

قاضى محدرويس خان ايوبي \_ ڈاکٹر محمطفيل ہائمی \_ پروفيسرغلام رسول عديم \_ ڈاکٹر سيد متين احمد شاہ \_ ڈاکٹر محمد عمار خان ناصر \_

— مجلسِ تحرير —

ڈاکٹر محمد زاہد صدیق مغل \_مولانا تھی اللہ سعدی \_ ڈاکٹر حافظ محمد رشید \_مولانا عبدالغنی محمدی \_ مولانا فضل الہادی \_مولانا حافظ خرم شہزاد \_مولانا محمد اسامہ قاسم \_

——معاونين——

مولانا حافظ كامران حيدر \_ مولانا حافظ شيراز نويد \_ حافظ شاہدالرحمٰن مير \_ حافظ دانيال عمر \_

الشريعه ا كادمي، ہأتمي كالوني، تنگني والا، گوجرانواله، پاکستان

www.alsharia.org — editor@alsharia.org

## فہست

| 4         | يهودي مصنوعات كابائيكاك، جهاد كاليك الهم شعبه             |
|-----------|-----------------------------------------------------------|
|           | مولانا ابوعمار زابدالراشدي                                |
| 7         | ار دو تراجم قرآن پرایک نظر (۱۱۲)                          |
|           | ڈاکٹرمحی الدین غازی                                       |
| 15        | صوفيه،مراتبٍ وجوداور مسكله وحدت الوجود (۱)                |
|           | ڈاکٹر محمدزاہد صدیق مغل/سہیل طاہر مجددی                   |
| 21        | تصوراتِ محبت کوسامراجی انزات سے پاک کرنا:                 |
|           | اسلام میں محبت کی اساسیات غزالیؓ کے حوالے سے (۱)          |
| ندوى      | پروفیسرابراہیم موسیٰ / مترجم: ڈاکٹر محمد غطریف شہباز      |
| 30        | ڈاکٹر محمدر فیع الدین کی کلامی فکر:ایک مطالعہ             |
|           | مولانا ڈاکٹر محمد وارث مظہری                              |
| 39        | مولانادر محمر پنهورٌ: تعارفِ حيات وخدمات                  |
|           | مولانا ابومحمد سليم الله چوہان سندھي                      |
| ئل42      | ادهم شرقاوی کی تصنیف ''رسائل من القرآن ''سے منتخب رسا     |
|           | مولانا ڈاکٹر عبدالوحید شہزاد                              |
| باتی تعلق | مسجد اقصلی اور سرزمینِ قُدس کے ساتھ مسلمانوں کاایمانی وجذ |
|           | مولانا محمد طارق نعمان گۈنگى                              |

| منتا هوافلسطين                                                       |
|----------------------------------------------------------------------|
| الجزيره                                                              |
| ایران کااسرائیل پرڈرون حملہ                                          |
| ہلال خان ناصر                                                        |
| دینی جماعتوں اور خطباء کرام سے متحدہ علماء کونسل کی اپیل             |
| "الحاج سيدامين گيلانيَّ شخصيت وخدمات"                                |
| مولانا حافظ خرم شهزاد                                                |
| "مسالک کے در میان پلول کی تعمیر": علامہ زاہد الراشدی صاحب کا جواب    |
| مولانا جميل فاروقي                                                   |
| مشرقِ وسطى كى جنگ ميں ايران كاكر دار: مولانازاہدالراشدى صاحب كاتبھرہ |
| مولانا حافظ امجد محمود معاويه                                        |
| إلى معالي رئيس مكتب رابطة العالم الإسلامي في إسلام آباد              |
| ابو عمار زاهد الراشدي                                                |
| 70The Role of Iran in the Middle East War                            |
| Maulana Zahid-ur-Rashdi / Translation: Jafar Bhatti                  |
| 71Regarding Muslim World League's Conference Invitation              |
| Maulana Zahid-ur-Rashdi / Translation: Ammar Khan Nasir              |
|                                                                      |



۲۷ اپریل ۲۰۲۴ء کو مرکزی جامع مسجد گوجرانواله میں جعیۃ اہل السنۃ والجماعۃ کے زیر اجتمام اسرائیلی مصنوعات کے بائیکاٹ کے مسئلہ پر منعقدہ سیمینارسے خطاب کاخلاصہ نذرِ قاریکن کیاجارہاہے۔

بعد الحمد والصلاق - جعیة اہل السنة والجماعة گو جرانوالہ كاشكر گزار ہوں كہ ایک اہم موضوع پراس سيمينار كا اہتمام كيا جس ميں جمعية كے سيكر ٹرى جنرل مولانا حافظ گلزار احمد آزاد نے عمرہ اور بحرين كے حاليہ سفركى كچھ تفصيلات بيان كى ہيں اور وہاں كے دوستوں كے جذبات سے ہميں آگاہ كيا ہے، اللہ تعالى انہيں جزائے خير سے نوازيں، آمين يارب العالمين -

غزہ اور فلسطین کے حالیہ معرکہ کے بارے میں ایک بار پھریاد دہانی کے طور پرعرض کرناچاہوں گاکہ اس کی معروضی صور تحال ہیہ ہے کہ اس وقت مشرقِ وسطی میں تین فراق آمنے سامنے ہیں جن کے در میان محاذ آرائی کا بازار گرم ہے:

- اسرائیل "عظیم تراسرائیل" کے لیے سرگرم عمل ہے،
- ایران دولت فاطمیه کی بحالی کاراسته هموار کرنے کی کوشش میں ہے،
- جبکہ عرب ممالک کسی واضح ایجنڈے کے بغیر اپنی حکومتیں، ریاستیں اور بادشاہتیں بچانے کی کوشش میں مصروف ہیں،
- اورایک ممکنه فراقی ترکیہ ہے جو خلافت ِعثانیہ کی طرف والیمی کی سوچ رکھتا ہے اور اس کے لیے مناسب مواقع کی تلاش میں ہے۔

، باقی بوراعالم اسلام خاموش تماشائی ہے اورمسلم حکومتیں اس سلسلہ میں کوئی عملی کردار اداکرتی دکھائی نہیں

دے رہیں۔

اس معرکہ میں بیت المقدس کی حرمت، فلسطین کی آزادی، اور مظلوم فلسطینی مسلمانوں کی امداد کے لیے دنیا بھر کے مسلمانوں کی طرح پاکستان کے مسلمان بھی اپنی حمیت اور جذبات کا مسلسل اظہار کررہے ہیں، مگراس سے زیادہ کوئی کردار اداکرنے کے لیے انہیں اپنی حکومتوں کی طرف سے کوئی راستہ نہیں مل رہا۔ فلسطینیوں کی حمایت میں رائے عامہ کی بیداری، پبلک اجتماعات کا اہتمام، سوشل میڈیا کے ذریعے ان کے حق میں آواز بلند کرنے کے علاوہ تجارتی بائیکاٹ کے محاذیر بھی مختلف حلقوں کی سرگر میاں جاری ہیں، مگر انہیں منظم اور وسیع کرنے کی ضرورت ہے۔ اور اس میں عوام کے مختلف طبقات کے ساتھ ریاتی اداروں اور حکومتی حلقوں کا شریک ہونا بھی ضروری ہے جس کے لیے ہم سب کوکوشش کرنی چاہیے۔

جہاں تک تجارتی بائیکاٹ کا تعلق ہے، یہ بھی جنگ کا حصہ ہوتا ہے اور اس کی مثالوں سے تاریخ بھری پڑی ہے۔ خود نبی اکر م صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے ساتھیوں کا مکہ والوں نے شعب ابی طالب میں جو محاصرہ کیا تھااور تین سال تک معاشرتی اور معاشی بائیکاٹ کاماحول قائم رکھاتھا، وہ معاشی جنگ ہی کااظہار تھا۔خود نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی بدر کے غزوہ کا آغاز قریش کے تحار تی قافلہ کاراستہ رو کنے کی مہم سے کیا تھا، جس کے بارے میں قرآن کریم میں اللہ تعالیٰ کارشادہے کہ تم قافلہ کوروکنے کی طرف جارہے تھے مگر اللہ تعالیٰ نے اس کا رخ بدر کی طرف موڑ کر معرکہ بیا کروا دیا۔ صلح حدیبیہ میں کفار مکہ کی طرف سے بیہ یکطرفہ اور غلط شرط مسلمانوں کے لیے انتہائی اضطراب کا باعث بنی تھی کہ باہم صلح کے دور میں قریش کا کوئی شخص مسلمان ہوکر مدینہ منورہ جائے گا تومسلمان اسے واپس کرنے کے پابند ہوں گے ، جبکہ مسلمانوں میں سے کوئی شخص انہیں چیوڑ کرمکہ مکرمہ حیلا گیا تواس کی واپسی ضروری نہیں ہوگی۔اس شرط پر مسلمانوں کے اضطراب بالخصوص حضرت عمرفاروق رضی اللہ عنہ کی بے چینی کے باوجود نبی اکر مصلی اللہ علیہ وسلم نے اسے معاہدہ کی خاطر منظور کر لیا تھا۔ مگر بعد میں مکہ والوں کوخود یہ نشرط واپس لینا پڑی تھی جس کی وجہ یہ بنی کہ حضرت ابوبصیر مسلمان ہوکر مدینہ منورہ آئے تورسول اللہ صلی اللّٰد علیہ وسلم نے معاہدہ کے مطابق انہیں قریش کے دونمائندوں کے ساتھ واپس بھیج دیا، مگر واپس مکہ مکر مہ جانے کی بجائے انہوں نے راستہ میں قریش کے ایک نمائندہ کو قتل کر کے محفوظ جبگہ ٹھکانہ بنالیاجس میں رفتہ رفتہ وہ لوگ جمع ہوتے گئے جومسلمان ہو گئے تھے مگر معاہدہ کی رو سے مدینہ منورہ والے انہیں پناہ نہیں دے سکتے تھے۔ان لوگوں نے مضبوط جھہ اور مرکز بناکر قریش کے تجارتی قافلوں کورو کناشروع کر دیا تھاجس کے کچھ عرصہ جاری رہنے پر مکہ والوں نے اپنی تجارت کو خطرہ محسوس کیا تو خود وفد بھیج کرنبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اس اڈے کوختم کرنے کی گزارش کی اور اس کے لیے انہوں نے مذکورہ شرط واپس لے لی۔

حالتِ جنگ میں دشمن کو کسی بھی قسم کا نقصان پہنچانا جہاد کا حصہ اور عملِ صالح ہے۔ اس لیے اگر ہم آج عزہ کے مجابدین کی اور کوئی مد دنہیں کرسکتے تواسرائیلی اور یہودی مصنوعات کا منظم بائیکاٹ کرے عملاً اس جہاد میں شریک ہو سکتے ہیں۔ اور ہمیں یہ کام منظم اور مربوط طریقہ سے وسیع ماحول میں کرنا چاہیے اور ہمارے آج کے اس سیمینار کا قوم کے نام یہی پیغام ہے کہ یہودی مصنوعات کے بائیکاٹ کو منظم کرنا اس جہاد میں ہماری عملی شرکت کا قابلِ عمل ذریعہ ہے اور ہمیں ہر طرح سے اس میں شریک ہونا چاہیے۔ اللہ پاک ہم سب کو اس کی توفیق سے نوازیں، آمین یارب العالمین۔

# منزوع دني مِلْ مُوعا پرمولانا زام اراشری کے مِرَّنَد کتابی جموعے

آپ نے بوچھا: سوالنامے، انٹرو یوز، مراسلے ♦ اسلام، جمہوریت اور پاکستان ♦ اسلامی نظریاتی کونسل: گلدسته مضامین 🖈 اسوۂ رہبرِ عالم مَثَاثِیْتِاً 🖈 اسلام اور انسانی حقوق ،اقوام متحدہ کے عالمی منشور کے تناظر میں 🖈 اسلامی تعلیمات کی روشنی میں ♦ افغانستان:رزمگاهِ حق وباطل ♦ امام أعظم ابو حنیفه ٌ. فقهی وسیاسی کردار ♦ امام بخاریؓ کے امتیازات اور بخاری شریف کی خصوصیات 💠 انسانی حقوق: اسلامی تعلیمات اور مغربی فلسفه 🖈 بھارت ♦ بھٹوخاندان اور قومی سیاست ♦ تبلیغی جماعت ♦ تذکارِ رفتگاں ♦ ٹویٹس ۲۰۲۰ء تا۲۰۲۳ء ♦ جامعہ حفصہ کاسانچہ:حالات و واقعات اور دنی قیادت کالائحۂ عمل ♦ جناب جاوید احمد غامدی کے چند منفر دافکار کا مختصر جائزہ 💠 جناب جاویدا حمد غامدی کے حلقہ فکر کے ساتھ ایک علمی وفکری مکالمہ 💠 جنرل پرویز مشرف کا دورِ اقتدار: سياسي، نظرياتي اور آيئني تشكش كاليك جائزه ♦ حدود آر دُينس اور تحفظ نسوال بل ♦ حضرت مولانامفتي محمودٌ:ایک عهد ساز شخصیت ♦ خطباتِ راشدی (اول، دوم، سوم) ♦ خطبه ججة الوداع:اسلامی تعلیمات کاعالمی منشور ♦ خلافت اسلاميه اور پاکستان ميں نفاذ شريعت کی جدوجهد ♦ چند معاصر مذاہب کا تعار فی مطالعه ♦ دینی مدارس کانصاب ونظام، نقد ونظر کے آئینے میں ♦ دیارِ مخرب کے مسلمان: مسائل، ذمہ داریاں، لائحہُ عمل ♦ سنی شبیعہ کشکش ♦ سیرۃ النبی منگاللیُّظِ اور انسانی حقوق ♦ صهیونیت اور اسرائیل کا تاریخی پس منظر ♦ عدالتی بحران اور عدلیه کی بالاد ستی ♦ عصرِ حاضر میں اجتهاد: چند فکری وعملی مباحث ♦ علامه محمداقبالٌ کا تصور دین وملت 💠 علم کے تقاضے اور علماء کی ذمہ داریاں 💠 مسّلہ رؤیتِ ہلال 💠 معیشت کے چنداہم پہلو، اسلامی نقطۂ نظر سے ♦ متحدہ مجلس عمل: توقعات، کار کر دگی،انجام ♦ مذہبی طبقات، دہشت گر دی اور طالبان ♦ مسئلہ فلسطین ♦ نوائےراشدی(اول) ♦ ہمارے دینی مدارس: چنداہم سوالات کا جائزہ۔



## (490) وَأَتْمَمُنَاهَا بِعَشْرِ

وَوَاعَدُنَا مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيُلَةً وَأَتُمَمُنَاهَا بِعَشُرٍ فَتَمَّ مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيُلَةً

(الاعراف:142)

''ہم نے موکا گوتیں شب وروز کے لیے (کوہ سینا پر)طلب کیااور بعد میں دس دن کااور اضافہ کر دیا، اِس طرح اُس کے رب کی مقرر کر دہ مدت بورے جالیس دن ہوگئ"۔(سید مودودی)

درج بالاتر جے میں دوباتیں توجہ طلب ہیں۔ ایک توبہ کہ لیلتہ کا ترجمہ ایک بار 'شب وروز' اور اس کے بعد دوبار 'دن ممیا ہے۔ یہ درست نہیں ہے۔ لیلتہ سے یہاں مراداگرچہ دن اور رات ملا کر بوراوقت ہے لیکن یہاں اصل رات ہے اور دن اس میں ضمنی طور پر شامل ہے۔ قرآن نے دوسرے مقام پر بھی اس کے لیے لیلتہ کالفظ ہی استعال کیا ہے۔ اس میں رات کی خصوصیت کا اظہار ہوتا ہے۔ دن کالفظ اس خصوصیت پر پر دوڈال دیتا ہے۔ دوسری بات یہ ہے کہ اُتّمَمُنَا ہَا بِعَشُو کا مطلب صرف اضافہ کرنا نہیں بلکہ مکمل کرنا ہے۔ درج ذیل ترجے میں ان دونوں خامیوں کو دور کر دیا گیا ہے۔

''اور وعدہ ٹھیرایاہم نے موسی سے تیس رات کا اور پوراکیاان کو اور دس سے ، تب بوری ہوئی مدت تیرے رب کی چالیس رات''۔ (شاہ عبدالقادر ) درج ذیل دونوں جملوں میں ربط قائم کرنے کے لیے بعض لوگوں نے ایک جملے کو جھیں محذوف مانا ہے۔ حالاں کہ اس کی ضرورت نہیں ہے۔ اللہ نے اپنے او پر رحمت کولازم کیا ہے اس کا تفاضا ہے کہ وہ انسانوں کو قیامت کے دن جمع کرے۔ لَیَجُمَعَنَّکُمُ میں جو تاکید ہے وہ کَتَبَ عَلَی نَفْسِهِ سے بورے طور پر ہم آہنگ ہے، گویاوہ اس کی رحمت کاظہور ہے۔

كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ لَيَجْمَعَنَّكُمُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ ـ (الانعام: 12)

''اس نے مخلوق پر رحمت کرنااپنے اوپر لازم کرلی ہے (اس لیے جلدی سزانہیں دیتا)وہ قیامت تک جس میں کوئی شک نہیں ہے تم سب کواکٹھاکر تارہے گا (پھر کیجاکرکے لائے گا)''۔ (محمد حسین خجفی)

"اس نے رحم وکرم کا شیوہ اپنے اوپر لازم کر لیا ہے (اسی لیے وہ نافرمانیوں اور سرکشیوں پرتمہیں جلدی سے نہیں پکڑلیتا)، قیامت کے روزوہ تم سب کوضرور جمع کرے گا"۔ (سیدمودودی)

درج بالا دونوں ترجموں میں قوسین میں مذکور جملہ غیر ضروری ہے اور عبارت کے مفہوم کو کم زور کرتا ہے۔ درج ذیل ترجے مناسب ہیں:

''اس نے اپنے او پر رحمت واجب کر رکھی ہے وہ تم کو جمع کر کے ضرور لے جائے گا قیامت کے دن کی طرف''۔(امین احسن اصلاحی)

"اس نے اپنی ذات (پاک) پر رحمت کولازم کرلیا ہے وہ تم سب کوقیامت کے دن جس میں پچھ بھی شک نہیں ضرور جمع کرے گا"۔(فتح محمد جالندھری)

#### (492)وَلَا يُطْعَمُ كَاتُرْجِمِهِ

درج ذیل جملے میں اطعام یعنی کھلانے اور نہیں کھلائے جانے کی بات ہے۔ یہاں یہ بات نہیں بتائی جارہی ہے کہ اللہ کھا تا نہیں ہے، بلکہ یہ بتایا جارہا ہے کہ اللہ کھلاتا ہے اور اللہ کو کھلایا نہیں جاتا ہے۔ دوسرے لفظوں میں اللہ سب کی ضرورت پوری کرتا ہے اور اللہ سب سے بے نیاز ہے۔ اللہ تعالی توہر چیز سے بے نیاز ہے، تاہم یہاں کھانے سے بے نیازی کا بیان ہے۔ وَلَا یُطْعَمُ کے الفاظ کا مفہوم یہی ہے۔

وَهُوَيُطْعِمُ وَلَا يُطْعَمُ - (الانعام:14)

"اور جوروزی دیتا ہے روزی لیتانہیں ہے"۔ (سید مودودی)

ما هنامه الشريعه \_\_\_\_\_ 8 \_\_\_\_ مئي ۲۰۲۴ء

"اوروه کھلاتا ہے اور کھانے سے پاک ہے"۔ (احمد رضاخان)

"اوروہی (سب کو) کھانادیتاہے اور خود کسی سے کھانانہیں لیتا"۔ (فتح محمد جالندھری)

"اوروه کھلاتاہے کھاتانہیں"۔(امین احسن اصلاحی)

ورج بالاترجي وَلا يُطْعَمُ كَالْتِيحِ مفهوم ادانهين كرتے ہيں۔

"اور جو کہ کھانے کو دیتاہے اور اس کو کوئی کھانے کونہیں دیتا"۔ (محمد جوناگڑھی )

"اور وہ سب کو کھلاتا ہے اور اس کو کوئی نہیں کھلاتا"۔ (شاہ عبدالقادر)

درج بالا دونوں ترجیے بھی بار کی کے ساتھ لفظ کا مفہوم ادانہیں کرتے۔ اسے کوئی کھانے کونہیں دیتا اور اسے کھلایانہیں جاتامیں باریک فرق ہے۔

مولاناامانت الله اصلاحی لفظ کی بوری رعایت کے ساتھ درج ذیل ترجمہ تجویز کرتے ہیں:

"اوروه کھلا تاہے اور اس کو کھلایا نہیں جاتا"۔

## (493) ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنتُهُمُ كَاتر جمه

درج ذیل عبارت میں فتنة کا ترجمه کرنے میں لوگوں کو دشواری ہوئی ہے، اس لیے لوگوں نے فتنہ کے مختلف ترجمے کیے ہیں، جیسے: عذر، فریب، شرک، بناوٹ وغیرہ۔اس دشواری کی وجہ شاید سے کہ قیامت کے دن فتنہ کی توکوئی گئجائش ہوگی نہیں، پھراس وقت فتنہ کیسے ہوگا۔

ثُمَّ لَمُ تَكُنُ فِتُنَتُهُمُ إِلَّا لَنُ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ـ (الانعام: 23)

''تووہ اِس کے سواکوئی فتنہ نہ اٹھا سکیں گے کہ (بیہ جھوٹا بیان دیں کہ)اہے ہمارے آقا! تیری قسم ہم ہرگز مشرک نہ تھے''۔ (سیدمودو دی)

یہ ترجمہ درست نہیں ہے کیول کہ اس دن تووہ کوئی فتنہ نہیں اٹھا سکیں گے۔

'''نوان سے کچھ عذر نہ بن پڑے گا (اور ) بجزاس کے (کچھ چارہ نہ ہو گا) کہ کہیں خدا کی قسم جو ہمارا پرورد گار ہے ہم شریک نہیں بناتے تھے"۔ (فتح محمد جالندھری)

" پھران کے شرک کا انجام اس کے سوااور کچھ بھی نہ ہو گا کہ وہ ایوں کہیں گے کہ قسم اللہ کی اپنے پرورد گار کی ہم مشرک نہ تھے "۔ (مجمد جو ناگڑھی)

" پھران کی کچھ بناوٹ نہ رہی مگریہ کہ بولے ہمیں اپنے رب اللہ کی قشم کہ ہم مشرک نہ تھے"۔ (احمد رضا خان) " پھران کے فریب کا پردہ چاک ہوجائے گامگریہ کہ وہ کہیں گے کہ اللہ اپنے رب کی قشم!ہم مشرک نہیں تھے "۔ (امین احسن اصلاحی)

" پھر نہ رہے گی ان کی شرارت مگریمی کہ کہیں گے قسم ہے اللہ کی اپنے رب کی ہم شریک نہ کرتے تھے "۔ (شاہ عبدالقادر)

مولاناامانت الله اصلاحي درج ذيل ترجمه تجويز كرتے ہيں:

"ان کی فتنہ سازی کا حال ہے ہواکہ انھوں نے کہاا ہے اللہ ، ہمارے رب کی قشم ہم مشرک نہ تھے"۔ گویاد نیا کی فتنہ سازی آخرت کی اس بے ہی پر جاکر ختم ہوئی۔

(494) فَإِنِ اسْتَطَعْتَ أَنْ تَبْتَغِي نَفَقًا فِي الْأَرْضِ

درج ذیل عبارت میں آن تَبْتَغِی نَفَقًا فِی الْأَرْضِ اَوْ سُلَّمًا فِی السَّمَاء، امر کاجملہ نہیں ہے، بلکہ فَانِ اسْتَطَعُتَ کا مفعول بہ ہے۔ ترجمہ اس کی رعایت کے ساتھ ہونا چاہیے۔ بعض لوگوں نے ترجمہ اس کی رعایت کے ساتھ ہونا چاہیے۔ بعض لوگوں نے ترجمہ اس طرح کیا ہے گویاکہ زمین میں سرنگ یا آسان میں سیڑھی ڈھونڈ نے کوکہاجارہا ہے:

وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعُرَاضُهُمْ فَإِنِ اسْتَطَعْتَ اَنْ تَبْتَغِى نَفَقَ ا فِي الْأَرْضِ اَوْسُلَّمَا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمُ بِالْيَةِ ـ (الانعام: 35)

"اور اگران کامنھ پھیرناتم پر شاق گزراہے تو اگرتم سے ہوسکے تو زمین میں کوئی سرنگ تلاش کرلویا آسان میں زینہ پھران کے لیے نشانی لے آؤ"۔ (احمد رضاخان)

"اوراگران کی روگردانی تم پر شاق گزرتی ہے تواگر طاقت ہو تو زمین میں کوئی سرنگ ڈھونڈ نکالویا آسان میں سیڑھی (تلاش کرو) پھران کے پاس کوئی معجزہ لاؤ"۔ (فتح محمد جالندھری)

"تاہم اگران لوگوں کی بے رخی تم سے برداشت نہیں ہوتی تواگر تم میں پچھے زور ہے توزمین میں کوئی سرنگ ڈھونڈو یا آسان میں سیڑھی لگاؤاور ان کے پاس کوئی نشانی لانے کی کوشش کرو"۔ (سید مودودی، 'اگرتم میں پچھے زور ہے 'کی جگہہ 'اگر تمہارے بس میں ہو' مناسب ہے۔)

درج ذیل دو نول ترجمے در ست ہیں:

''اوراگران کااعراض تم پرگرال گزر رہاہے تواگر تم زمین میں کوئی سرنگ یا آسان میں کوئی زینہ ڈھونڈسکو کہ ان کے پاس کوئی نشانی لادو توکر دکیھو''۔ (امین احسن اصلاحی ) "اوراگرآپ کوان کااعراض گرال گزرتا ہے تواگر آپ کو پیہ قدرت ہے کہ زمین میں کوئی سرنگ یا آسان میں کوئی سیڑھی ڈھونڈھ لو پھر کوئی مجزہ لے آؤ توکرو"۔(انشرف علی تھانوی)

## (495) قُلْ أَرَأَيْتَكُمُ إِنْ أَتَا كُمْ عَذَاكِ اللَّهِ

درج ذیل دونوں آیتوں کا تعلق ستقبل سے ہے، بعض لوگوں نے دونوں آیتوں کا ترجمہ حال کا کیا ہے اور بعض نے دوسری آیت کا ترجمہ حال کا کیا ہے۔

قُلُ اَرَايُتَكُمُ إِنُ اَتَاكُمُ عَذَابُ اللَّهِ اَوْ اَتَتُكُمُ السَّاعَةُ اَغَيُر اللَّهِ تَـدُعُونَ إِنْ كُنْتُمُ صَـادِقِينَ ـ بَلُ إِيَّاهُ تَدُعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدُعُونَ اللَّهِ إِنْ شَاءَ وَتَنْسَوْنَ مَا تُشُرِكُونَ ـ (الانعام: 41،40)

"ان سے کہو، ذراغور کرکے بتاؤ، اگر بھی تم پر اللہ کی طرف سے کوئی بڑی مصیبت آجاتی ہے یا آخری گھڑی آئی ہے تو کیا اس وقت تم اللہ ہی کو پکارتے ہو، آئی ہے تو کیا اس وقت تم اللہ ہی کو پکارتے ہو، پھر اگروہ چاہتا ہے تواس مصیبت کو تم پرسے ٹال دیتا ہے ایسے موقعوں پرتم اپنے ٹھیرائے ہوئے شریکوں کو بھول جاتے ہو"۔ (سید مودودی)

حال کا ترجمہ کرنے کی وجہ سے عَذَابُ اور السَّاعَةُ کا الگ ہٹ کر ترجمہ کرنا پڑا۔ جب کہ (بونس: 50) اور (الانعام: 47) میں اسی طرح کے جملوں کا ترجمہ ستقبل کا کیاہے اور عذاب کا ترجمہ عذاب کیاہے۔

'کہددہ، بتاؤ،اگرتم پراللہ کاعذاب آجائے یاقیامت آدھمکے توکیاتم اللہ کے سواکسی اور کو پکاروگے،اگرتم اپنے دعوے میں سیچ ہو؟ بلکہ اسی کو پکاروگے تووہ دور کردیتا ہے اس مصیبت کوجس کے لیے تم اس کو پکارتے ہواگر چاہتا ہے اور جن کوتم شریک تھہراتے ہوان کو بھول جاتے ہو"۔ (امین احسن اصلاحی)

''کہو(کافرو) بھلاد کیصوتواگرتم پر خداکاعذاب آجائے یاقیامت آموجود ہوتوکیاتم (ایسی حالت میں) خداکے سواکسی اور کو پکار و گئی اگر سے ہو توجس دکھ کے لیے سواکسی اور کو پکار تے ہوتوجس دکھ کے لیے اسے پکارتے ہو۔ وہ اگر چاہتا ہے تواس کو دور کر دیتا ہے اور جن کوتم شریک بناتے ہو (اس وقت) آئیس بھول جاتے ہو"۔ (فتح محم جالندھری)

درج بالاتر جمول میں مستقبل کا ترجمہ کرتے کرتے کچھ جملوں کا حال کا ترجمہ کر دیاہے۔

درج ذیل ترجمهاس پہلوسے درست ہے:

"آپ کہے کہ اپناحال تو بتلاؤ کہ اگرتم پر اللہ کا کوئی عذاب آپڑے یاتم پر قیامت ہی آپہنچے تو کیا اللہ کے سوا

کسی اور کو پکارو گے۔اگرتم سپچ ہو۔بلکہ خاص اسی کو پکارو گے ، پھر جس کے لیے تم پکارو گے اگروہ چاہے تواس کوہٹا بھی دے اور جن کوتم شریک تھہراتے ہوان سب کو بھول بھال جاؤ گے "۔(محمد جوناگڑھی)

## (496)السُتَمْتَعَ بَغُضُنَا بِبَغْضِ

استَّمْتَعَ بَعُضُنَا بِبَعْضِ کا موزوں ترجمہ ایک دوسرے سے فائدہ اٹھانا ہے نہ کہ ایک دوسرے کو استعال کرنا۔

وَقَالَ اَوْلِيَاقُهُمُ مِنَ الْإِنْسِ رَبَّنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضُنَا بِبَعْضٍ ـ (الانعام:128)

''توجوانسانوں میں ان کے دوستدار ہوں گے وہ کہیں گے کہ پروردگار ہم ایک دوسرے سے فائدہ اٹھاتے رہے''۔ (فتح محمد جالندھری)

"جوانسان ان کے ساتھ تعلق رکھنے والے تھے وہ کہیں گے کہ اے ہمارے پرورد گار!ہم میں ایک نے دوسرے سے فائدہ حاصل کیاتھا"۔ (محمد جوناگڑھی)

"انسانوں میں سے جواُن کے رفیق تھے وہ عرض کریں گے ، پرورد گار!ہم میں سے ہرایک نے دوسرے کو خوب استعال کیاہے "۔ (سیدمودودی)

## (497) وَ كَذَالِكَ نُوَلِّى بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا

درج ذیل آیت میں نُولِّی کا فظ آیا ہے، جس کا مطلب ہوتا ہے دوست بنانا، نہ کہ مسلط کرنا۔ دوسری بات یہ ہے کہ یہ بات سیستقبل میں قیامت میں پیش نہیں آئے گی، کیوں کہ وہاں توسارے ظالم ایک دوسرے کے دشمن ہوں گے۔ یہ زمانہ حال کا بیان ہے کہ اللہ ظالموں کو دنیا میں ایک دوسرے کا دوست بناتا ہے۔ گذشتہ آیت میں ایسے اولیاء کا ذکر بھی آیا ہے۔

وَكَذَلِكَ نُوَلِّى بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ ـ (الانعام:129)

"اور یونہی ہم ظالموں میں ایک کودوسرے پر مسلط کرتے ہیں بدلہ ان کے کیے کا"۔ (احمد رضاخان)

"اسی طرح ہم مسلط کردیتے ہیں ظالموں کوایک دوسرے پربسبب ان کی کرتوتوں کے"۔ (امین احسن - . .

"اور اسی طرح ہم ظالموں کو ان کے اعمال کے سبب جو وہ کرتے تھے ایک دوسرے پر مسلط کر دیتے ہیں "۔(فتح محمد جالندھری)

ما مهامه الشريعه \_\_\_\_ 12 \_\_\_\_ مئي ٢٠٢٣ء

درج بالا ترجموں میں نُولِّی کا ترجمہ مسلط کرنا درست نہیں ہے۔ جب کہ درج ذیل ترجموں میں نُولِّی کا ترجمہ ستقبل سے کرنامناسب نہیں ہے:

" دیکیھو،اس طرح ہم (آخرت میں) ظالموں کوایک دوسرے کا ساتھی بنائیں گے اُس کمائی کی وجہ سے جووہ (دنیامیں ایک دوسرے کے ساتھ مل کر) کرتے تھے"۔(سیدمودودی)

"اوراسی طرح ہم بعض کفار کو بعض کے قریب رکھیں گے ان کے اعمال کے سبب"۔ (محمد جوناگڑھی) "اور اسی طرح ہم ساتھ ملادیں گے گنہ گاروں کوایک دوسرے سے بدلاان کی کمائی کا"۔ (شاہ عبدالقادر) مولانالمانت اللّٰہ اصلاحی ترجمہ کرتے ہیں:

"اسی طرح ہم دوست بنادیتے ہیں ظالموں کو ایک دوسرے کا، اُس کمائی کی وجہ سے جو وہ کرتے رہے یں "۔

#### (498) فَرُشًا كَاتر جمه

درج ذیل جملے میں حَمُولَةً اور فَوْشًا دوالفاظ آئے ہیں۔ حَمُولَة سے مراد او نچے قد کے مویثی ہیں جیسے اونٹ گائے، اور فَوْش سے مراد چھوٹے قد کے مویثی ہیں جیسے بھیڑ بکری۔

وَمِنَ الْأَنْعَامِ حَمُولَةً وَفَرْشًا (الانعام: 142)

"اور مواشی میں اونچے قدکے اور چھوٹے قدکے (پیداکیے)"۔ (محمد جوناگڑھی)

"اور جپار پایوں میں بوجھ اٹھانے والے (لیمنی بڑے بڑے) بھی پیدا کیے اور زمین سے لگے ہوئے (لیمن چھوٹے چھوٹے) بھی "۔ (فتح محمد جالندھری)

البته درج ذیل ترجے میں فرش کا ترجمہ جو کھانے اور بچھانے کے کام آتے ہیں کیاہے:

" پھر وہی ہے جس نے مویشیوں میں سے وہ جانور بھی پیدا کیے جن سے سواری و بار برداری کا کام لیاجا تا ہے اور وہ بھی جو کھانے اور بچھانے کے کام آتے ہیں "۔ (سید مودودی)

اس ترجمے کی توجیہ ہیر کی گئی ہے کہ بھیٹر بکریوں کو زمین پر لٹاکر ذرج کیاجا تاہے اور ان کی کھال کابستر بنتا ہے۔ لیکن بہہ توجیہ درست نہیں ہے کیوں گائے بیل بھی زمین پر لٹاکر ذرج کیے جاتے ہیں اور ان کی کھال بھی استعمال میں آتی ہے۔

#### (499) مِنُ إِمْلَاقٍ كَاترجمه

قرآن میں ایک جگہ وَلا تَقْتُلُوا اَوْلاد کُمْ خَشُیةَ اِمُلاقِ (الاسراء: 31) آیا ہے، جس کا ترجمہ ہوگا: "اور اپنی اولاد کو افلاس کے اندیشے سے قتل نہ کرو۔ "جب کہ درج ذیل مقام پر خَشُیةَ اِمُلَاقِ کی جگہ مِنُ اِمُلَاقِ آیک اولاد کو افلاس کا ڈر اور اندیشہ "ترجمہ نہیں ہوگا بلکہ "افلاس کا سبب "ترجمہ ہوگا۔ دونوں میں لطیف فرق بیا ہے۔ یہاں "افلاس کا ڈر کا مطلب یہ ہے کہ ابھی افلاس کی حالت نہیں ہے مگر کثرت اولاد سے افلاس کا اندیشہ ہے، جب کہ افلاس کے در کا مطلب یہ ہے کہ افلاس طاری ہو چکا ہے۔ اس طرح دونوں جگہوں پر الگ الگ جب کہ افلاس کے بارے میں رہنمائی کردی گئی۔

وَلَا تَقْتُلُوا لُولَادَ كُمْ مِنُ اِمُلَاقِ۔ (الانعام: 151)

"اور مت مار ڈالو اولاد اپنی کوڈر افلاس سے "۔ (شاہ رفیح الدین)

"اور اپنی اولاد کو افلاس کے اندیشے سے قتل نہ کرو"۔ (امین احسن اصلاحی)

"اور اپنی اولاد کو مفلسی کے ڈرسے قتل نہ کرو"۔ (سید مودودی)

"اور ناداری (کے اندیشے) سے اپنی اولاد کو قتل نہ کرنا"۔ (فتح محمد جالند هری)

درج ذیل ترجے الفاظ کے مطابق ہیں:

"اور مار نہ ڈالو اپنی اولاد مفلسی سے "۔ (شاہ عبد القادر)

"اور اپنی اولاد قتل نہ کرو مفلسی کے باعث "۔ (احمد رضاخان)

"اور اپنی اولاد کو افلاس کے سبب قتل مت کرو"۔ (محمد جوناگڑھی)

"اور اپنی اولاد کو افلاس کے سبب قتل مت کرو"۔ (محمد جوناگڑھی)



الله تقدس وتعالیٰ کی حمد و ثناء ہے جس نے ہم سب کو خاتم النبیین والمرسلین مثالِثَیْزِ کے ذریعے نور ہدایت عطا کیااور حضرت محمر مثالِثَیْزِ کم پر کروڑوں درود جنہوں نے ہمیں خُداسے اقرب تزین راہ وصل سمجھایااور خوداس پرعمل فرماکر ہماری عقول کو وہم کے فتنوں سے بچایا!

ہم نے یہ مخضر رسالہ صوفیہ کرام کے بعض ایسے مقامات اور کلام کی وضاحت کے لئے لکھا ہے جے شبچھ بغیر لوگ ان کے متعلق بر گمانی کا شکار ہوتے ہیں۔ اللہ سجانہ ہماری محنت کو قبول فرمائے آمین ثم آمین ۔ اس مقالے کی خصوصیت یہ ہے کہ اردوزبان میں ان حقائل کواس ترتیب کے ساتھ موضوع نہیں بنایا گیا، اگرچہ بمبئی سے شاکع ہونے والے شارے "انوار القد س" میں مراتب وجود کے تین مراتب پر بحث ملق ہے، تاہم بیشارہ فسادات تقسیم ھند 1947 کی نذر ہو گیا۔ اس شارے کا پچھ مواد محمد ذوقی صاحب کی کتاب "سردلبرال" کے ضمیمہ میں نشر کیا گیا ہے مگر وہ بیان گنجلگ ہونے کی بنا پر حصول مقصد کے لئے نارسا ہے۔ اس موضوع پر ڈاکٹر محمد خان میں نشر کیا گیا ہے مگر وہ بیان ثابتہ "بھی اہم ہے، تاہم مخضر ہونے کے علاوہ اس کے بیان میں بعض غلطیاں بھی ملتی صاحب کی کتاب "اعیان ثابتہ "بھی اہم ہے، تاہم مخضر ہونے کے علاوہ اس کے بیان میں بعض غلطیاں بھی ملتی ساحب کی کتاب "اور "الفتو حات المکیہ "، عبد الرحمٰن جامی کی "لوائح"، مجد د الف ثانی کی "مراسلہ"، شیخ اکبر کی "فصوص الحکم "اور "الفتو حات المکیہ "، عبد الرحمٰن جامی کی "لوائح"، مجد د الف ثانی کی "معارف لدنیہ "اور "مکتوبات شریف"، داراشکوہ کی "حق نما"، اور عبد الرحمٰن کھنوی کی "تزلاتِ ستہ" وغیرہ سے مد د لی ہے۔ ہماری کوشش ہے کہ قاری کوہ وہ نیادی کلیہ اتھ آجائے گی جس سے وہ فکری طور پر صوفیہ کرام کے سے مد د لی ہے۔ ہماری کوشش ہے کہ قاری کوہ وہ نیادی کلیہ اس کے قدم پر ذوق نصیب ہویانہ ہو مگر اس کی برکت سے کھونا پچھ سے اور بدگانیاں زائل ہوجائیں، اگرچہ ان کے قدم پر ذوق نصیب ہویانہ ہو مگر اس کی برکت سے کہونا پچھ سے اور بدگانیاں زائل ہوجائیں، اگرچہ ان کے قدم پر ذوق نصیب ہویانہ ہو مگر اس کی برکت سے کہونا پھوٹی ہوگر اس کی برکت کے آغاز صور پیدا ہوجائیں گے جوکہ محمود و مطلوب ہیں۔

قدیم ذات کا مخلوق کے ساتھ ربط کیا و کیے قائم ہے؟ تمام مذاہب کی مباحث الہیات نیز فلنفے کی مباحث وجودیات میں یہ چوٹی کا سوال رہا ہے جس کے متعدّد جوابات دیئے گئے۔ بعض گروہ شویت (duality) کے قائل ہوئے (کہ مثلاً خدا کے علاوہ مادہ بھی قدیم ہے یا ایک کے بعد دوسری مخلوق کا سلسلہ ازل سے اس طرح جاری ہے کہ ایک مخلوق دوسری مخلوق ہی سے وجود پر بر ہوتی ہے) جبکہ بعض نے کہا کہ عالم حادث ہے جوعدم سے وجود پر بر ہوا (یعنی یہ نہ تھا اور پھر ہوا)۔ محقق صوفیائے کرام نے بھی اپنے مخصوص زاویہ نگاہ کے ساتھ اس بحث میں اپنا حصہ ڈالا، ان کے موقف کو "تو حید وجود کی" یا" وحدت الوجود "جیسے نام دیے جاتے ہیں۔ اس تحریر میں صوفیہ کے اس موقف پر روشنی ڈالی جائے گی تاکہ یہ معلوم ہو سکے کہ ان کی عبارات کو کس نظام فکر پر پیش کر کے پڑھا جانا چاہئے۔ صوفیہ کا موقف بجھنے کے لئے مراتب وجود بجھنا ضروری ہے جس سے متعدّد غلط فہمیاں خود بخود کا فور ہوجاتی ہیں جیسے یہ کہ صوفیہ ذات باری کے عالم کے ساتھ اتحادیا اس میں حلول کے قائل ہیں یا تنزلات کے نتیج میں ضدا ہی کا کا تاب بن گیا ہے وغیرہ۔ اس مقالے کے دوھے ہیں، خیہا حصے میں "مراتب وجود" جبکہ دوسرے میں اس پر متفرع ہونے والے توحید وجودی کے بعض مسائل پر گفتگو کی جائے گی۔

## 1\_مراتب وجود

## ابتدائى تعارف

وجودی و شہودی فکر میں مراتب وجود چھ الاور بعض کے مطابق پانچ 2) ہیں: (1) مرتبہ لا تعین یاذات، (2) وحدت یا وجود مطلق، (3) وحدانیت، (4) عالم امر وروح، (5) عالم مثال اور (6) عالم ناسوت (بیہ زمان و محان سے متعلق مخلوقات کا عالم ہے)۔ ہر مرتبہ وجود اپنے ماقبل سے "لاعین ولا غیر" (he-not he) کی نسبت رکھتا ہے، لیعنی خود اپنے تشخص (identification) میں ایسے احکام (particularities) سے عبارت ہے جواسے ماقبل مرتب سے ممیز والگ (distinguish) کرتا ہے جبکہ بعض احکام یا جہات میں بیع عبارت ہے جواسے ماقبل مرتب تاکہ نچلے مراتب میں عالم قائم رہے۔ ہراویری مرتبے کے لحاظ سے نیجا مرتبہ ماقباری یا کئی (جوان کی ایسی ہوتا ہے تاکہ نچلے مراتب میں عالم قائم رہے۔ ہراویری مرتبے کے لحاظ سے نیسرادر جہ اعتباری ہے مہر در جے میں احکام آہستہ آہستہ آہستہ شخص و متعیّن (identified) ان احکام سے عبارت ہے جوان پر نچلے عبات ہیں۔ اشیاء کی تشخیص اور غیریت (otherness / distinction) ان احکام سے عبارت ہے جوان پر نچلے ورجے میں حقق ہیں۔ اس کے برعکس (لینی نیچے سے اوپر کی جانب) ترتیب میں دیکھا جائے توشخص اشیاء کے درج میں محقق ہیں۔ اس کے برعکس (لینی نیچے سے اوپر کی جانب) ترتیب میں دیکھا جائے توشخص اشیاء کے احکام کی نفی کرنے سے وہ اپنی کے میک وسیع تر مرتبہ وجود کے حقائق میں جمع ہوتی چلی جائیں گی یہاں تک احکام کی نفی کرنے سے وہ اپنی مدیکھی جائیں گی یہاں تک

کہ مرتبہ احدیت اور لا تعین آجائے جو کسی بھی تھم کو قبول نہیں کر تا اور جہاں انسانی تقل وقہم کا کوئی گزر نہیں۔اس طرح نیچے کی جہت میں عالم ناسوت کے بعد عدم آجا تا ہے۔ شیخ ابن عربی (م 1240ء) نے ان تنزلات سے متعلق امور کو مختلف مقامات و عبارات میں بیان کیا ہے، اگر چہ انہیں اس تفصیل کے ساتھ کسی ایک مقام پر نہ لکھا ہو۔ جس طرح کوئی کلامی یافقہی مذہب کسی ایک شخص

اگرچہ انہیں اس تفصیل کے ساتھ کسی ایک مقام پرنہ لکھا ہو۔ جس طرح کوئی کلامی یافقہی مذہب کسی ایک شخص کے خیالات کانام نہیں ہوتا اسی طرح صوفی افکار ہیں، لہذا کسی ایک بی شخصیت کے ہاں سب امور کا تذکرہ پایاجانا ضروری نہیں۔ جس طرح اصولی نظام پڑھایاجا تا ہے جو گئی اہل علم کی ضروری نہیں۔ جس طرح اصولی نظام پڑھایاجا تا ہے جو گئی اہل علم کی صدیوں کی محنت کے بعد تیار ہوا، اسی طرح صوفی فکر کی تعلیم بھی ایک جامع نظام فکر کے ذریعے کرائی جاتی ہے اور یہاں ہم اسے ہی پیش نظر رکھیں گے۔ مجد دالف ثانی (م 1624ء)" مکتوبات " میں فرماتے ہیں کہ شیخ اکبر نے یہاں ہم اسے ہی پیش نظر رکھیں گے۔ مجد دالف ثانی (م 1624ء)" مکتوبات " میں فرماتے ہیں کہ شیخ اکبر نے کمالِ معرفت سے اس مُشکل مسکلہ (یعنی توحید وُجُودی) کو واضح اور تشریح والا بنایا نیز اسے ابواب اور فصلوں میں تقسیم کیا اور صرف ونحوکی طرح اسے مدون کیا 4۔ یہاں ہم اختصار کے ساتھ درجات وجود کا ذکر کرتے ہیں تاکہ صوفی فکر قابل فہم ہو سکے۔ ہر مرتبے کے لئے صوفیہ قرآن و سنت سے استدلال کرتے ہیں، اس تعار فی تحریر میں بعض دلائل ذکر کئے جائیں گے۔

## مرتبه اول: مقام لا تعين

مرتبد لاتعین (unconditioned or unqualified) سے مراد ذات باری ہے جو وجود مطلق سے بھی ماوراء ہے ("وجود مطلق" دوسرا مرتبہ ہے جس کا ذکر آگے آرہا ہے)۔ لاتعین وہ مرتبہ و مقام ہے جہال اندیشہ، قیاس، وہم اور گمان کاگرز نہیں اور عقل والفاظ یہاں ناپید ہیں۔ وجود یہ کے لٹریچر سے یہ تا ترجنم ایتا ہے کہ لاتعین ذات اور وجود مطلق گویاہم معنی ہیں اور لاتعین ان کے نزدیک مطلق یا نراوجود ہے جبکہ شہود یہ کے نزدیک لاتعین ذات اور وجود مطلق الگ مراتب ہیں، یعنی ذات باری وجود مطلق سے ماوری ہے۔ تاہم یہ تا تراصطلاحات کے خلط مبحث سے پیدا ہوتا ہے کیونکہ بعض وجود یہ دو مراتب کے لئے ایک ہی لفظ استعال کر دیا کرتے تھے، اصلاً دونوں کے موقف میں فرق نہیں۔

مرتبہ لاتعین کے مفہوم کی ادائیگی کے لئے یہ الفاظ بھی استعال ہوتے ہیں، ہر لفظ خاص جہت سے اس مفہوم کواداکرنے والاہے:

ا داتِ بَحَت، ٢ ـ ذَاتِ ساذَحَ، ٣ ـ ذَاتِ بلِا اعتبار، ٣ ـ غَيب بُورَيَّة، ٥ ـ غَيب الغُيُوب، ٢ ـ الغَيب العُيُوت عَزْهُ، ٤ ـ مُنقطع آلوِ جدانى، ٨ ـ مُنقطع آلوِ شَارات، ٩ ـ مَرَتَهُ يُبُورَيَّة، ١٠ ـ اَزَلُ لااَزال، ١١ ـ مَبُول اَلْعَت، ٢ ـ عَين كافُور 5 ـ مُنقطع آلو جدانى، ٨ ـ مُنقطع آلو شارات، ٩ ـ مَرَتَهُ يُبُورَيَّة، ١٠ ـ اَزَلُ لااَزال، ١١ ـ مَبُول اَلْعَت، ٢ ـ عَين كافُور 5

## مرتبه دوئم: بخلی اول یا دائره و حدت (یاعالم هاهوت<sup>6</sup>) بخلی کامفهوم

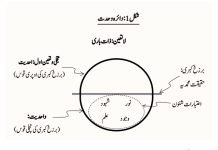
ذات باری نے اپناظہور بذریعہ بخلی فرمایا ہے۔ اس ضمن میں پہلی بخلی کو "تعین اول" یا" وحدت" کہتے ہیں جس نے لاتعین ذات کو باتی تمام تجلیات سے الگ کر دیا ہے اور بطور برزخ تمام تجلیات اور لاتعین کے مابین حاکل ہوگئ ہے۔ بخلی سے لغوی مراد جلوہ دکھانا ہے جس کا ایک طریقہ ظاہر ہونا اور دو سراپر دہ ھٹا دینا ہے۔ گرصونی فکر کے اندر تعینات میں اس کا مفہوم ہیہ ہے کہ اللہ نے خود اپنی ذات سے ایک وجود کو جلوہ بخشا جو صفات الہیہ کے وجود وقیام کی وجہ بن گیا ہے۔ بخلی کی اصطلاح قرآن میں مذکور ان الفاظ سے ماخوذ ہے جو اللہ تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام کی اس خواہش کے جواب میں ارشاد فرمائے کہ اے اللہ جھے اپنا آپ دکھا۔ ارشاد ہوا: فکل مَنْ اللہ جَائے کی رَبُّهُ لِلْهُ جَبَلِ اللهِ کَلُور اِسْ کے رہاڑ پر بخلی فرمائی)

بتی کوصوفیہ " تنزل اَبھی کہتے ہیں۔ یہاں یہ اپنے لغوی مفہوم میں نہیں ہے کیونکہ تنزل میں کسی شے کااد پر سے نیچے آنے کامفہوم ہے جبکہ صوفیہ کے نزدیک بھی ذات باری "الانَ کَمَا کَانَ " ہے، لینی اللہ متغیر نہیں

ہوا، نیزوہ جہات سے پاک ہے۔ یہاں یہ مجازی معنی میں ہے، کینی چونکہ بااعتبار لاتعین یہ جنگ ہے اس لیے اُس کو تنزل قرار دیا گیا ہے۔ یہ پہلی جنگ اور جنگ عظم ہے یعنی وہ جنگ جس نے تمام تجلیات کو ذات باری سے بلاواسطہ تعلق

ے روک دیاہے یا جو حجاب بن گئی ہے۔ سے روک دیاہے یا جو حجاب بن گئی ہے۔

اس مرتبہ تعین کو مجھانے کے لیے صوفیہ نے اس کو ایک دائرہ بنام "وحدت" سے بیان کیا ہے۔ ذیل کی صورت میں اس کی منظر کشی کی گئی ہے۔ اس دائرے کی دو قوسیں ہیں جن کے در میان ایک برزخ ہے جو دونوں قوسوں کو جدا کرتی ہے جیسا کہ اس شکل سے ظاہر کیا گیا ہے۔ دو قوسوں پر محیط اس دائرے کا نام "وحدت" ہے۔ اور پر کی اور پخلی قوسوں کا نام علی الترتیب "احدیت" اور "واحدیت" ہے اور جو دو مراتب کو ظاہر کر رہی ہیں، دونوں کے مابین جو خطہے وہ "برزخ کُبری "کہلاتا ہے۔ مقام "لا تعین "کو دائرے سے باہر دکھایا گیا ہے جو بیہ ظاہر کر رہا ہے کہ ذات باری اس پہلی تعیین سے ماوراء ہے۔ دو قوسوں اور برزخ کی تفصیل یوں ہے:



ما ہنامہ الشریعہ — 18 — مئی ۲۰۲۴ء

### الف)مرتبه احدیت

احدیت تعین اول ہے، یعنی پہلی تجل \_ یہ پہلی تعیین "ہونے " ( یعنی وجود ) کی ایک ایسی قابلیت محصہ ہے جو سب قابلیتوں پرمشتمل ہے، بشمول وہ جمیع صفات واعتبارات جو وجود اور عدم دونوں سے متعلق ہیں۔ فرض کریں کہ آپ ہر قید، حکم اور نسبت کوختم کر دیں تو آخر میں ایک ایساوجود باقی رہ جائے گا جونسبتوں وقیود سے پاک ہوگا، اسے وجود مطلق، ناقابل عدم اور واجب کہتے ہیں۔اس کے برعکس جس وجود پر عدم جائز ہواہے ممکن کہتے ہیں۔ باالفاظ دیگر جمیج تعیینات، صفات واعتبارات کونظر انداز کرنے کے بعد جو قابلیت محصنہ باقی بچے وہ مرتبہ احدیت ہے،اسے اولیت بھی کہتے ہیں اور باطن بھی۔اس بالائی قوس کی حقیقت اندیشہ یاوہم و کمان یاقیاس یاکسی بھی ادراکی ذریعہ سے نا قابل گرفت ہے،البتہ یہ تجلی عظم لینی "وجود" ہے انسانی فکریاسوچ کا مرکز بنی ہوئی ہے۔اس کا قیام کب، کہاں اور کیسے سے بالکل آزاد ہے، اسی لئے صوفیہ لاتعین کے تعین اول کے تعلق کو بخی عظم کے مفہوم کے سواکسی اور طرح سوچنے سے منع کرتے ہیں کیونکہ مثالیں یہاں بھتے ہیں۔ادپری قوس کے برعکس زیریں قوس کارخ مخلوق کی طرف ہونے کی وجہ سے شئون ہم انسانوں پر ظاہر ہوگئے ہیں، جبیباکہ آگے ذکر ہوگا۔ اس مقام پر صفات اور شئون کی تمیز بھی ختم ہے (نوٹ: تمیز قائم نہ ہونے کا مطلب معدوم ہونانہیں)۔اس مرتبے کوذات باری کا تنزیہی پہلوبھی کہتے ہیں، سورہ اخلاص میں لفظ "احد" تنزیہی تقاضوں کے بیان کے لئے ہی استعال ہوا ہے جہال ذات باری کی شان ضمیر غائب "هو" ہے بیان ہوئی، یعنی وہ ذات کو تعین و ادراک سے ماوراء ہے وہ "احد" ہے،اس سے متعلق ہر ادراک اس کی شان "واحدیت" پر مبنی ہے جس کا ذکر آگے آرہاہے ۔ حدیث شریف میں آتاہے:

يا رسولَ الله أين كان رَبُّنا عزَّوجلَّ قَبلَ أنُ يَخلُقَ خَلقَه؟ قال: كـان في عَمـاءِ مـا تَحتَهُ هَواء, وما فَوقَه 'هَواء ِثم خلَقَ عَرشَه على الماءِ8

مفہوم: ایک صحافی نے بوچھااے اللہ کے رسول مخلوق کو پیدا کرنے سے قبل ہمارارب کہاں تھا تو آپ نے فرمایا "عماء" میں جس کے نہ نیچے ہواتھی اور نہ اوپر، پھراس نے پانی پر اپناعرش پیدا کیا ہے۔

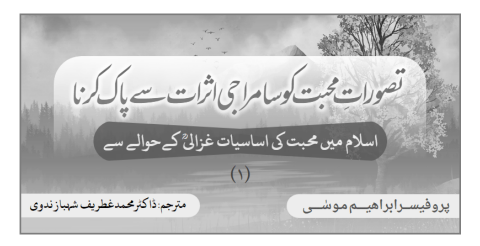
"عماء" كالك معنى بادل ہے، حدیث كے لفظ "عماء" سے شخ مرتبہ احدیت مراد لیتے ہیں۔ بادل اپنے سے او پر اور نیجے ہوا میں معلق ہوتا ہے، شخ كہتے ہیں كہ "عماء" میں موجوداس تشبیبہ كی ذات باری سے تزیبہہ بیان كرنے كے لئے آپ مَنْ اللّٰهُ عَلَى اسے او پر اور نیجے البتہ ہوانہ تھی۔ اسی طرح ایک حدیث كامفہوم ہے كہ "اللّٰہ تھا جَبَہہ کچھ اور نہ تھا" (كَانَ اللّٰهُ وَلَمُ يكُنُ شَيْءِ غَيْرُهُ ")۔

یادرہے کہ وجود کامعنی "ہونا"ہے اور یہ معنی اسی ذات کے لئے درست ہوسکتے ہیں جو "ازخود" ہو (کہ یہ از خود ہونا وجود ہونا وجود کے مفہوم میں شامل ہے) اور ازخود ہونا صرف ذات واجب کی شان ہے۔ اس کے برعکس جس کا ہوناکسی کے رہین منت ہووہ "موجود" توہوسکتا ہے لیکن "وجود "نہیں، اس لئے کہ وہ ہوتانہیں بلکہ "ہوناکیا جاتا "ہے۔ اسی لئے صوفیہ کہتے ہیں کہ وجود تنہا ذات باری کو سزاوار ہے، اس کے سواجو کچھ ہے وہ وجود نہیں (ماسوااللہ کے ہونے کی حقیقت کو بیان کرنے کے لئے مختلف پیرائے استعمال کئے جاتے ہیں، مثلاً وجود کا خیال، وجود کا شہود، وجود کی پر چھائی، وجود کا خیال، وجود کا شہود، وجود کی پر چھائی، وجود کا عمل وغیرہ، تحریر کے مناسب مقام پر اس پر بات ہوگی)۔

(جاری)

## حواشي

- 1. لائحه پنجم، ازلوائِ جامي ٌ
- 2. تنزلاتِ ستەاز عبدالرحلن كىصنوي، نيزرسالەحق نمااز داراشكوه
- 3. مکتوبات امام ربانی مجد دالف ثانی نورالخلائق، مکتوب اول، " تنزلاتِ ستّه " از عبدالرحمٰن لکھنویؒ، نیز "حق نما" از داراشکوه
  - 4. كتوبات امام رباني (مختلف مقامات سے كشيد كيا كيا)
    - 5. كمتوب ٨٩، جلدسؤم، معرفة الحقائق
  - 6. فرهنگ اصطلاحات تصوف 173، نیز سر دلبرال 399
    - القرآن: الاعراف 143
  - 8. يسنن جامع تزمذي: رقم الحديث 109 دنيزابن ماجه:: رقم الحديث 182
    - 9. مليخ بخارى:رقم الحديث 3019 نيز 6982



#### تعارف

یہ مضمون محبت کے متنوع تصورات پر غور کرنے کی دعوت دیتاہے۔ یہ محبت کی مخصوص اسلامی صور تول کو بحث میں شامل کر تا ہے، خاص طور پران صور توں کو جنہیں قرون وسطی کے مسلم مفکر و ماہر الہیات امام ابو حامد الغزالی (متوفی 1111ء) نے پیش کیا تھا۔ مقصد محبت کے اسلامی تصور کو "اگایے" (agape) کے غالب مسحیت مرکزی تصورات اور محبت کی کفارہ پر مبنی شکلول سے ممیز کرناہے جو فی زمانہ بین المذاہب مکالمے کو تشکیل دے رہے ہیں۔اس مضمون کا استدلال ہے کہ ہمیں محبت کے مختلف تصورات کو تلاش کرنے اور ان کا جائزہ لینے کی ضرورت ہے۔ بوپ بینیڈکٹ نے اپنے 2006ء کے ریجنز برگ لیکچر سے مسلم دنیا کوبدنام کیا۔ان میں سے بہت سی غلط فہمیوں کا ماخذ عیسائی علم کلام کے کچھ خاص طبقوں میں پائے جانے والے تصوراتِ محبت اور اسلام میں محبت کے اصول کو یکسال سمجھ بیٹھناہے۔ تاریخی طور پر،اسلام کاعلم کلام رحمت کے اردگر د مرکوزہے، جب کہ محبت انسانوں کے ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ اللہ کے ساتھ تجرباتی تعلقات کے ایک لاہوتی نظام کی زایدہ ہوتی ہے ۔مضمون میں بتایا گیاہے کہ کس طرح غزالی کی محبت کے مظاہر محبت کے بارے میں ہمارے شعور میں اضافہ کرتے ہیں۔معرفت الٰہی ،ادراک اور اطاعت کو پیش نظر رکھتے ہوئے غزالیمسلم الٰہیاتی نظام اور دائرہ کے اندر محبت کا ایک پیچیدہ تجرباتی تصور پیش کرتے ہیں۔ یہ تجویز کرنا کہ عیسائیت اور اسلام میں محبت مشترک ہے، جبیباکہ بعض نے کیا ہے، دونوں ہی ثروت مند روایتوں کے ساتھ انصاف نہیں کرتا، بلکہ ہر روایت میں محبت کے تصورات بہت مختلف ہیں۔

"وہ اور بیوبولتے نہیں۔اس نے اب تک اس سے سیکھ لیاتھا کہ اپنی تمام تر توجہ اس جانور پر مرکوز رکھے جس کوہ مار رہے ہیں۔اسے وہ چیز دے جس میں اسے اب اس کے مناسب نام سے پکارنے میں دشواری نہیں ہوتی:محبت۔"(جے،ایم، کوئٹڑی،ڈسگریس) "محبت فرض تھی اور فرض محبت۔"(وکرم چندر،سیکرڈیمز)

اکتوبر2007ء میں عالم اسلام کے 138 ماہرین دینیات، بڑی شخصیات اور زعمانے ایک محضر پردسخط کیے جس کاعنوان تھا: A Common Word Between Us and You (ہمارے اور آپ کے مابین جس کاعنوان تھا: اس یادداشت میں اس بات پر زور دیا گیا کہ مسلمان اور سیحی دونوں "محبت کی مشترک قدر" پر انفاق رکھتے ہیں اور اسی بنیاد پروہ امن وسلامتی کے داعی ہیں۔ محبت کی اس قدر مشترک کے دو جزء ہیں: ایک خدا سے محبت اور دوسری پڑوسی سے محبت۔ اس کے بعد سے اب تک اس یادداشت پر مزید 256 لوگ دستخط کر کے اور اس بیان کو منظور کر چکے ہیں۔

یہ مصالحانہ اقدام مسلمانوں کی جانب سے دراصل اس سخت بد مزگی کا جواب تھا جو مسلمانوں اور سیجوں کے مابین سواہویں بوپ بینیڈ کٹ کے اس خطاب کے بعد پیدا ہوئی جوانہوں نے 12 ستمبر 2006ء کو دیا تھا جس میں انہوں نے اسلام پر ایک جارحانہ تبھرہ کر دیا تھا۔ ان کا کہنا تھا کہ "غیر عاقلانہ کام کرنا خدا کے نیچر کے خلاف ہے " انہوں نے دعواکرتے ہوئے کہ مسیحیت نے اب تعقلی روبیہ اختیار کر لیا ہے اس کا تھا بل اسلام سے کیا اور اس کے لیے بطور حوالہ بازنطینی بادشاہ مینویل ثانی کا ایک فقرہ نقل کیا کہ: " مجھے بتاؤ محمد مُنا ہیڈ آئم کی ہذہب کو برور شمشیر پھیلا یا جائے کے علاوہ اسلام میں آپ کو پچھ نیانہ ملے گا" دپوپ کے اس رمارک سے مسلمانوں کے جذبات شدید طور پر مجروح ہوئے تھے۔ تو متذکرہ بالا مسلم بیان (The کے اس رمارک سے مسلمانوں کے جذبات شدید طور پر مجروح ہوئے تھے۔ تو متذکرہ بالا مسلم بیان (Common Word کے اس میں ایک خاص بات سے ہے کہ اس میں (Love میسیحیت کی ایک قدر مشترک کے طور پر لیا گیا ہے۔ میری گزارش سے ہے کہ " میت اسلام اور مسیحیت دونوں میں یقیعًا ہے مگر دونوں میں علمیاتی طور پر وہ بالکل مختلف انداز میں فنکشن کرتی ہے۔ اسلام اور مسیحیت دونوں میں یقیعًا ہے مگر دونوں میں علمیاتی طور پر وہ بالکل مختلف انداز میں فنکشن کرتی ہے۔ اسلام اور مسیحیت دونوں میں یقیعًا ہے مگر دونوں میں علمیاتی طور پر وہ بالکل مختلف انداز میں فنکشن کرتی ہے۔ اسلام اور مسیحیت دونوں میں یقیعًا ہے مگر دونوں میں علمیاتی طور پر وہ بالکل مختلف انداز میں فنکشن کرتی ہے۔

مجھے دونوں مذاہب میں ایک غلط کیسانیت پیداکرنے پر اعتراض یوں ہے کہ دونوں کے مابین ظاہری مشابہتوں پر نہ جاکر دونوں کی انفرادیت پر نظر رہنی چاہیے۔اس جائزہ میں اسلام کی سیاسی دینیات یا دوسرے لفظوں میں اسلام میں محبت کی سیاسیات پر ہی ار تکاز رہے گا۔ دونوں مذاہب میں "محبت" کے تصور کا تقابل چونکہ اسلام میں محبت کے مباحث کو پہچاننے اور سمجھنے کا مطلب ہے اسلام میں محبت کے نظام کے ان ظاہری آ پیریٹس (ذہنی تصوراتی خاکے ) کوسامنے لانا <sup>5</sup>جو کہ ایساتصور ہے جسے مشیل فوکونے وضع کیا اور بعد میں جار جیوا گامبین نے اس کو وسیع کیا۔ یہ آپیریٹس «مکمل طور پر ایک متضاد چیزوں کی تشکیل کا ڈسکورس ہے "جس میں فوکو کے خیال میں فن تعمیر کی شکلیں، ضابطے، قوانین، سائنسی، اخلاقی اور فلسفیانہ تجاویز شامل ہوں گی <sup>6</sup>۔

(وضاحت: آپریٹس سے مراد ایساذ ہنی تصوراتی خاکہ ہے جو چند الفاظ واصطلاحات سے مل کراپنے زمانی و مکنی اور روایت سیاق میں ایک خاص معنی پیداکر تا ہے۔ مثلاً اسلامی روایت میں "محبت کی آپریٹس "سے وہ معنی مراد ہوں گے جن کا ارتفاء اسلامی کلامی و اخلاقی اوب کے دائرہ میں ہوا۔ لیکن عیسائی روایت کے سیاق میں یہی لفظ (Love)ایک مختلف معنی دے گا۔ یعنی سیاق بدل جائے توایک ہی لفظ اور ایک ہی اصطلاح دوبالکل مختلف معنی دے گا۔ یعنی سیاق بدل جائے توایک ہی لفظ اور ایک ہی اصطلاح دوبالکل مختلف معنی دے گا۔

میں بہاں پیشگی طور پر دینیاتی رشتوں پر روشنی ڈالوں گا۔ اسلام کے مختلف اظہارات (سنی، شیعہ، اباضی، زیدی، اسائیلی) میں اللہ تعالی کو عموماً رحمان سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ لیکن رحمانیت اور محبت میں فرق ہے۔ گئ مصنفین مثلاً ایس ایج نصر اور غازی بن محر بن طلال رحمت و رحمانیت کو محبت سے جا ملاتے ہیں 7۔ تو بے پناہ رحمت محبت سے الگ کیے ہے ؟ رحمت اپنے آپ میں ایک متنقل صفت ہے جواس عالم میں جاری وساری ہے۔ اسلامی دینیات میں اِس عالم کا ظہور خدا کی صفت رحمت کا ہی ظہور ہے۔ اور اسلام کے سیاسی نظر یہ میں یہ اسلامی دینیات میں اِس عالم کا ظہور خدا کی صفت رحمت کا ہی ظہور ہے۔ اور اسلام کے سیاسی نظر یہ میں بید رحمت بندھی ہوئی ہے، اطاعت کے عہد سے نہیں۔ یہ واضح ہے کہ جدید احساسات میں اطاعت دقیانوسی ہوگر ہے۔ اور محبت کا سی ڈرسکورس ہی غالب ہے، یہاں تک کہ سیکولر ڈو مین میں بھی۔ نتیجہ یہ نکلا ہے کہ محبت کے اسلامی تصورات کی روایت کی مطاکر دہ سلمہ موضوعیت کے مسلمہ اور ممتاز پہلووں کو نظر اللہ ناہر الب بند اکرات کی سیاست کے چلتے روایت کی عطاکر دہ سلمہ موضوعیت کے مسلمہ اور ممتاز پہلووں کو نظر اللہ ناہر بہر بند اکرات کی سیاست کے چلتے روایت کی عطاکر دہ سلمہ موضوعیت کے مسلمہ اور ممتاز پہلووں کو نظر اللہ ناہت کہ دیا اللہ ناہر بند نظر محبت پر مبنی بین المذاہب ہم آہ گئی پر ابھارا جاتا ہے۔ مسلم علمی تاریخ میں جن تصورات کو بہت احتیاط و نزاکت سے بر تاگیا ہے ان کو خلط ملط محض اس لیے کیا جارہا ہے کہ یہ ناریخ میں جن تصورات کو بہت احتیاط و نزاکت سے بر تاگیا ہے ان کو خلط ملط محض اس لیے کیا جارہ ہے کہ یہ نابت کر دیا جائے کہ مسیحت کی طرح اسلام میں بھی "محبت "ایک بنیادی قدر ہے۔ مگر اسلامی روایت کی یہ کانٹ

ایک دوسرے لیول پر Love کی ایک خاص ترکیب مغرب کے سیاسی نظریات میں سرایت کر گئی ہے۔ جو ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ مئی۲۰۲۴ء 

#### محبت، اختلاف اور منطقیت

اسلامی تعلیمات میں محبت کے مقام اور اس کے منطقی وصف کی "کامن ورڈ" کے بیان سے مغایرت، اسلام کی کلاسیکل تعلیمات سے ہر واقف کارپر آشکاراہے کہ جہاں قرآن (3:64) اہل کتاب لینی یہود و نصاری اور مسلمانوں کوایک کلمئہ جامعہ کی طرف بلا تا ہے وہاں اشتراک کی بید دعوت ہر سہ فریق کے در میان ایک مشتر کہ قدر توحید اور کفر و شرک کی مخالفت پر مرکوز ہے۔ اور جگہوں پر جہاں بھی قرآن یا مختلف مسلم فرقوں کاعلم کلام محبت کے بارے میں گفتگو کرتا ہے وہ ایک مختلف فریم ورک میں رہتے ہوئے ہی اس پر کلام کرتا ہے۔ جو فد کورہ بالاکامن ورڈ سے مختلف ہے۔ مثال کے طور پر کامن ورڈ کا بیان اُس قدر مشترک کا حوالہ دیتا ہے جو خدا کی توحید، رسولوں کے اقرار اور خدا کی حاکمیت پر مبنی ہے۔ یہاں تک تو کامن ورڈ اور اسلام کی روایتی دینیات میں انفاق وہم آہنگی ہے۔ مگر آگے کامن ورڈ کے شار حین جو بات کررہے ہیں وہ کچھاور ہی کہائی کہتی ہے۔ اسلام میں انفاق وہم آہنگی ہے۔ مگر آگے کامن ورڈ کے مطابق، "خدا کی محبت و اخلاص" کی ایک حالت کا بیان ہے۔ ان کی بیہ وضاحت بظاہر بے ضرر سی ہے۔ مگر جب اُس کے پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہیں تو پہ چاتا ہے کہ بیہ وضاحت وضاحت بھا ہر بے ضرر سی ہے۔ مگر جب اُس کے پس منظر کو ذہن میں رکھتے ہیں تو پہ چاتا ہے کہ بیہ وضاحت

کائنات میں جاری وساری محبت کے ایک پہلوکی طرف زیادہ جھکاؤر کھتی ہے۔ جو کہ ایمان وعبادت دونوں کو محبت کا ہی ایک عمل سمجھتا ہے۔ حالانکہ بید چیزاسلام کی بنیادی دینیات سے جوہری طور پر مختلف ہے۔

روایق سطح پر اسلام ایک ایمانی روایت ہے۔ دین کا پہلا مطالبہ خداکی اطاعت اور اس کے آگے سرآ گلندگی ہے۔ دین اُن اعمال کو کہاجا تا ہے جو نجات کے حصول کے لیے ضروری ہیں کیونکہ دنیا دارالعمل اور دارالتکلیف ہے۔ دین اُن اعمال کو کہاجا تا ہے جو نجات کے حصول کے لیے ضروری ہیں کیونکہ دنیا دارالعمل اور دارالتکلیف ہے 13 سرآ گلندگی ہے۔ 11 سلام کو ایک دین مان کر بندہ ایک ماورائی خداکی فرمال برداری کا عہد متوسط کے ماہرین دبینیات تو یہی محبت کے مماثل نہیں، جیسا کہ میں آگے چل کروضاحت کروں گا۔ کم از کم عہد متوسط کے ماہرین دبینیات تو یہی بتاتے ہیں کہ محبت خداکی فرمال برداری کا تمرہ ہونا چاہیے۔ جب اطاعت پائی گئی توخدا سے محبت کار شتہ بھی قائم ہوگیا۔ خدا اور بندہ کے ماہین حمد و ثنا کا تعلق خالق اور مخلوق کے رشتہ سے پیدا ہوتا ہے لیکن اس سے پہلے اطاعت و فرمال برداری اور خود سپر دگی ضرور ہونی چاہیے۔

اس کے برعکس مسیحیت میں محبت کی ایک خاص حساسیت پائی جاتی ہے جو سیحی دینیات کے لیے بہت بنیادی ہے۔ ان جی جی دینیات کے لیے بہت بنیادی ہے۔ ان جی جی ویلز ایک ناول نگار اور مؤرخ ہے متعلم نہیں۔ اُس نے عیسلی سیح کو متفکر انداز میں اِن لفظوں میں بیان کیا ہے: '' انہوں نے ایک نیاسادہ اور زبر دست عقیدہ دیا یعنی ایک عالمگیر محبت کرنے والے باپ خدا کا اور اس کی آسانی بادشاہت کے آنے کا۔ "ان خدا کا محبت کرنے والا باپ ہونا خدا کے تثلیثی تصور کا ایک جزء اور خدا کے مسلم تصور سے بہت دور ہے۔ اسلام خدا کے تثلیثی تصورات کی مخالفت کرتا ہے۔

آسٹینین مسیحت میں محبت کا مقام اور کردار ایک پیچیدہ و مختلف لاہوتی نظام اور امیجری کا حصہ ہے 15 جس کی اصلی بنیاد کفارہ میں پیوست ہے۔ اور جس میں قربانی کی ضرورت انسان کی نجات کے لیے ضروری ہے۔ مسیح علیہ السلام کی صلیب والی قربانی محبت کی علامت ہے۔ یوں "اپنے پڑوسی سے پیار کرو" والا اور صلیب کے ذریعہ تلافی کرنے والا پیار مسیحیت کے شلیش دینیاتی نظام کا حصہ ہے۔ مسیحیت کا بیرول غالب یوروئی مسیحی پس منظر اس کے سیاسی شلیشی و دینیاتی مفروضوں اور ضرور توں سے مطابقت رکھتا ہے۔ لیکن اسلام جیسی کسی روایت کے ساتھ یہ معاملہ نہیں ہے۔ مسلمانوں اور دوسرے مذاہب کو اس میں غالب اخلاقی اور فلسفیانہ نظریات کے سہارے بے شعوری طور پر ملایا جارہا ہے تاکہ وہ بہتر انداز میں شسیحی محبت "کی وجودیات سے اپنے آپ کو ہم آہنگ کر سکیں۔

خداکی ذات اوراس کی رحمت کامطالعہ: اسلام کا اختلاف کیاہے؟

کامن ورڈ کے مصنفین نے جس چیز سے صرف نظر کرلیا ہے یااُسے بائی پاس کر گئے ہیں وہ ہے اسلام میں

خدا کی ذات اور اس کی رحمت کا مطالعہ۔اسلام میں اس سے زیادہ اساسی اور جوہری اور کوئی چیز نہیں جتنی ہیہے کہ خداتمام مخلو قات کے لیے رحیم ہے۔ اسلام کا بیہ وہ بنیادی اور مرکزی نقطہ ہے جس پر اہل کلام اور فقہاء متصوفین (جوروحانی، فلسفیانہ اور فقہی د قائق کے ترجمان ہیں)سب وسیع طور پر متفق ہیں۔

اسلامی دینیات میں خداکی دوصفات بطور خاص متنقل اور اہم ہیں۔ یہ ہیں: رحمان اور رحیم کی۔ رحمان جس نے رحمت اپنے او پر واجب کر لی یا جس کی رحمت کے کوئی حدود نہیں۔ رحیم جس کی رحمت ہر چیز کو محیط ہو 16۔ یہ بحث بھی موجود ہے کہ خداکی صفات کا کوئی بھی بیان کیاان کے معنی کی وسعتوں کا احاطہ کر سکتا ہے کیونکہ ہر صفت کے لیے استعال کیا گیا لفظ مختلف معانی اور خصوصیتوں کو بتا تا ہے حالا نکہ خدا کے 99 نام (اساء حسی) ہیں۔ پھر بھی انسانی علم خدائی صفات کے کلی ادراک سے قاصر ہے 17 جیسا کہ فرمایا: "اگر تمام درخت قلم بن جائیں اور سارے سمندر روشائی پھر بھی تیرے رب کے کلمات (صفات) ختم نہیں ہوں گے۔ قرآن (18:109) 18۔ خداکی یہ دوصفات خدا کے لیے مخصوص ہیں انہیں مخلوق کی طرف نسبت نہیں دی جاسکتی جیسے بعض اور صفات کا معاملہ ہے مثلاً قادر ہونایا تخلیق کی صفات کو محد و دیت کے ساتھ انسانوں کے لیے بھی استعال کر لیاجا تا ہے۔

علاوہ بریں دواساء صفات استثنائی ہیں اور دوسرے الفاظ ان کی جگہ نہیں لے سکتے۔ ان میں ایک ہے: اللہ جو عربی زبان میں اِس کا مُنات کے خالق ومالک کے لیے مختص ہے۔ دوسرار حمان ہے بعنی انتہائی درجہ کا مہر بان جس کی رحمت کی کوئی حدو نہایت نہیں ہے۔ اِسے اللہ کا متر ادف بھی مانا جاسکتا ہے 19۔ (جیسا کہ خود قرآن نے کہا ہے: "کہوتم اُسے اللہ کہویار جمان کہ کر پچار کی نکہ اس سارے اساء حسیٰ (قرآن: ااا) رحمانیت میں کوئی بھی مخلوق اُس کی شریک نہیں ہو سکتی۔ میں آگے وضاحت کروں گا کہ بیدلا محدود اور واجب رحمت ہی اصل میں تمام وجود کا سرچشمہ ہے۔ اسلام کے معروف فقیہ، مشکلم و مفکر امام ابو حامد الغزائی (متوفی ااااء) اللہ کی صفات کی قشر کے میں فرماتے ہیں کہ رحمان اللہ کا متر ادف ہے 20۔ انہوں نے رحمان کی تشریح میں رحمت کی دوسمیں کی ہیں:

رحمت تامہ،اس میں اللہ تعالی صالحین کی ضرور توں کی دست گیری کرتے ہیں اور رحمت عامہ جوساری مخلو قات (قطع نظر صالح وغیر صالح کے ) کوعام ہے۔جوبڑا مہر بان اور نہایت رحم والاہے <sup>21</sup>۔ غزالی اِس میں مزید اضافہ

کرتے ہیں:

" بوں توالرحمان رحم سے مشتق ہے لیکن اُس کی بیر رحمت بندوں کی پینچ سے باہر ہے، بیہ رحمت اخروی سعادت سے متعلق ہے۔ توالرحمان اولاً تووہ ہے جس نے تمام بندوں کو پیداکر کے ان پر رحمت کی، دوسرے وہ جس نے ایمان کی راہ دکھائی، تیسرے آخری سعادت بخشی، چوتھے آخر میں خدا کا جلوہ دیکھنے کی عزت انہیں بخشی<sup>22</sup>۔

عبدالكريم الجيلي (متوفى 1408)ايك اہم صوفی مصنف ہیں۔ان کی رائے میں رحمت وجود کے ہر ذرہ سے مترشح ہوتی ہے۔ اور جتنی بھی مخلو قات ہیں سب میں جاری وساری ہے 23\_ (دوسرے لفظوں میں تخلیق اور رحمت البي لازم وملزوم ہیں۔اسلام میں علم الاساءوالصفات بیہ بتا تاہے که رحمت ہی تمام تخلیق کی مقتضی ہوئی۔ امام محی الدین ابن عربی ﴿ متوفی 1240 ) تصوف کے نہایت دقیق النظر شارح ہیں وہ لکھتے ہیں: "رحمت میں ممالغہ ہوتا ہے تورحت واجبہ اور رحمت امتنانیہ دوقسموں کی ہوتی ہے جبیباکہ قرآن فرما تاہے: درحمتی وسعت کل شیک(قرآن،7:156) کائنات کاوجود اسی رحمت امتننانیہ کا مظاہرہ ہے۔ جولوگ عذاب کا شکار ہوں گے یہی رحمت ان کے ابدی مستقرمیں سامان راحت بنے گی۔ فرائض کے بجالانے سے رحمت واجبہ کا حصول ہو تاہے جس کے بارے میں خود الله تعالی نے پیخبر علیہ السلام سے کہا: خدا کی رحمت کی وجہ سے ہی تم اِن کے لیے نرم و مہربان ہو (3:159) اور فرمایا: ہم نے آپ کو تمام دنیا والوں کے لیے رحمت بناکر بھیجا ہے (قرآن:107:22) بیرسب رحمت امتنانید کی مثالیں ہیں۔ساری کائنات اسی سے قائم ہے اور پھر بدر حمت وسیع ہوگئی۔۔۔۔۔۔۔جو جانتے ہیں کہ دنیا کے وجود کا سبب کیا ہے وہ جانتے ہیں کہ حق تعالی نے بیہ جاہا کہ وہ جانا جائے تواُس نے خلق کو پیدا کیا اور اپنے آپ کواُن سے پر پیخوایا انہوں نے اُسے بیجان لیا۔اس لیے ہر چیزاس کی حمر کرتی ہے۔اس سے معلوم ہواکہ رحت کا تعلق سب سے پہلے کس چیز سے ہوا<sup>24</sup>

یہاں نوٹ کرنے کی چیز ہیہے کہ یہاں محبت کونہیں بلکہ رحمت کو ہ صفتِ حاکمہ بتایا گیاہے جس کی وجہ سے خدا تعالیٰ نے دنیامیں ظہور فرمایا۔

(جاری)

## حواشى وتعليقات

- 1. http://www.acommonword.com
- 2. Pope Benedict XVI, "Faith, Reason and the University: Memories and Reflections", 706. https://familyofsites.

bishopsconference.org.uk/wp-content/uploads/sites/8/2019/07/BXV

I-2006-Regensburg-address.pdf

- 3. Ibid.
- 4. See Heydarpoor, "Love in Christianity and Islam: A Contribution to Religious Ethics".
- 5. Foucault and Gordon, "Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings", 194; Giorgio Agamben, "What Is an Apparatus?".
- 6. Foucault and Gordon, "Power/Knowledge", 194.

7. طلال، کتاب کے مقدمہ میں ممتاز اسکالرایس ای نفر دعواکرتے ہیں کہ خدانے اپنے آپ سے محبت کی:
احببت۔ جبکہ روایت میں اصل بات یوں ہے: احببت ان اعبد (میں نے چاپا کہ میری عبادت کی جائے)
(احببت ان اعرف کے الفاظ بھی بعض روایات میں آئے ہیں (مترجم)۔ اس کے علاوہ جہاں بھی رحمت
کی اصطلاح آئی ہے مقدمہ نگاراس کو محبت سے خلط ملط کر دیتے ہیں۔ حالانکہ تصوف کے سب سے بڑے
محقق شار حین مثلاً ابن عربی بتاتے ہیں کہ خداکی رحمت عامہ (رحمانیہ) ہی ہر وجود کا سب ہے۔ نصر
استدلال کرتے ہیں کہ رحمت و مہر بانی میں محبت بھی شامل ہے۔ لیکن خداکی صفات کو اس طرح آلیک
دوسرے سے بدلا جا سکتا ہو تو پھر اتن ساری صفات کا ہونا بے معنی ہوجائے گا۔ ابن عربی کی تحریروں میں
دحمت پر بحث کے لیے ملاحظہ کریں:

Shaikh, SaÊdiyya, Sufi Narratives of Intimacy, 75-81

- 8. (8) کامن ورڈکی زبان اور غازی بن محمد بن طلال کی کتاب میں بہت مشابہت ہے جس میں تجزیہ کی بڑی کمی ہے وہ بس مختلف ذرائع سے لیے گئے حوالوں کا ایک مجموعہ بن کررہ گئی ہے۔
- 9. Agamben, "What Is an Apparatus?", 13.
- 10. Nygren, "Agape and Eros", pt. 1. A study of the Christian idea of love.--pt. 2. The history of the Christian idea of love.
- 11. Gandolfo, "The Power and Vulnerability of Love a Theological Anthropology", 178, 82. Gandolfo establishes how the theological anthropology of redemption is a product of original sin that creates vulnerability. Original sin as a doctrine is absent in Islam.
- 12. Quijano, Coloniality of Power, Eurocentrism, and Latin America, 533-580; Mignolo, Decoloniality and Phenomenology, 360-387;

"Foreword: On Pluriversality and Multipolarity".

13.

- 14. Wells, The Outline of History: Being a Plain History of Life and Mankind, 529.
- 15. Kant, Critique of Pure Reason, 584.
- 16. Hamza, Rizvi, and Mayer, An Anthology of Qur'anic Commentaries, 299-302.
- 17. Asad, The Message of the Quran, 27.
- 18. See these various translations from which I have benefited. Ibid; Khalidi, The Qur'an.
- 19. al-Azmeh, The Emergence of Islam in Late Antiquity: Allah and His People, 67, 89. Al-Azmeh observes the universalizing perspectives of monotheism and notes that Rhmnn was the proper name of the montheistic deity of Christians as well as of henotheistic and monolatric deities.
- 20. al-Ghazali, 63 المقصد الاسنى فى شرح معانى اساء الله المحسنى; Burrell, Daher, and Ghazali, The Ninety-Nine Beautiful Names of God المقصد الاسنى فى شرح معانى اساء الله الحسنى Translated with Notes, 53.
- 21. al-Ghazali, al-Maqs. ad al-Asna, 62; Burrell, Daher, and Ghazali, The Ninety-Nine Beautiful Names of God, 54.
- 22. al-Ghazali, al-Maqs. ad al-Asna, 63.



اقبال نے جدید فلسفہ وسائنس پرجس علم الکلام کی بنیاد رکھی، اپنی دفت و پیچیدگی کی وجہ سے صرف خواص اہل علم کا ایک طبقہ ہی اس سے مستفید ہو سکتا تھا۔ اس کے علاوہ مزید دو اسباب کی بنا پر فکرِ اقبال کی توضیح زیادہ بڑے پیانے پرممکن نہیں ہو سکی: ایک تواقبال کی شاعری کے سحر حلال نے عوام و خواص کو اس طرح مسحور کیا کہ ان کی توجہ ''خطبات ''کی طرف ملتفت نہ ہو سکی۔ دو سرے، ''خطبات ''میں اقبال کی ایسی تجدد پہندا نہ آراسا منے آئیں، جو راتخ العقیدہ اسلامی فکر سے براہ راست طور پر متصادم تھیں اور تنقید کرنے والوں میں سر فہرست خود مولانا سید سلیمان ندوی تھے، جنہیں اقبال معاصر ہندوستانی علاء میں سب سے زیادہ اہمیت دیتے تھے اور جن سے اقبال کے علمی استفادے کا تعلق تادم آخر بر قرار رہا۔ اقبال کے فکر و فلسفے کی بنیاد پر کلامی پروجیکٹ کو آگر بڑھانے والوں میں سب سے اہم نام ڈاکٹر محمد فیح الدین (۲۰۰۳ء۔ ۱۹۲۹ء) کا ہے۔

#### تعارف

ڈاکٹر محمد رفیع الدین ۱۹۰۴ء میں ریاست جمول کشمیر (ہندوستان) میں پیدا ہوئے۔ یہیں ابتدائی تعلیم حاصل کی۔
کی اور اس کے بعد بالتر تیب فارسی اور عربی میں بی اے اور ایم اے کیا اور فلفے میں بی ای ڈی کی ڈگری حاصل کی۔
تقسیم ہند کے بعد پاکستان منتقل ہوگئے۔ وہاں مختلف اہم عہدوں پر فائز رہے۔ ۱۹۲۹ء میں ان کا انتقال ہوا۔ فلسفہ
اور اسلام کے موضوع پر انہوں نے متعدّ داہم کتابیں تصنیف کیں۔ مولانا عبد الماجد دریابادی کی نظر میں علامہ
اقبال کے بعد برصغیر ہند میں ڈاکٹر محمد رفیع الدین ہی مسلمان فلسفی کہلانے کے سخق ہیں (ا)۔ وہ فکر اقبال کے شیدائی
اور حکمت اقبال کے خوشہ چیں تھے۔ بلکہ ان کے اپنے دعوی کے مطابق ، ان کی فکر اسی سے ماخوذ اور اسی کی
تشریح و توضیح پر مبنی ہے۔ انہوں نے بطور خاص اقبال کے فلسفہ خودی کو بنیاد بناکر ایک نیافلسفیانہ نظر یہ تھکیل دینے

کی کوشش کی۔ اقبالیات پر ان کی کتاب "حکمت اقبال" اور اسلامی فکر و فلسفے کے حوالے سے ان کی کتابیں:

Ideology of the Future اور "قرآن اور علم جدید" خصوصی شہرت کی حامل ہیں۔ ان دونوں میں انہوں نے خاص طور پر اقبال کے فلسفہ خودی کو بنیاد بناکر فکر اسلامی کا نیاڈھانچہ تیار کرنے یا بالفاظ دیگر اقبال کے تعمیر کردہ ڈھانچے پر نئی منزلیس اٹھانے کی کوشش کی اور اس نے اہل علم کی توجہ اپنی طرف مبذول کی۔ اگر چہدان کی فکری کاوش پر جس طرح گفتگو ہونی چاہیے تھی، وہ نہ ہوسکی۔

## ڈاکٹر محمد رفیع الدین کی کلامی فکر پر ایک نظر

ڈاکٹر محمد فیج الدین کا احساس ہے کہ مغرب کا مادی نظریۂ حیات و کا نئات دنیا کے تمام نہ ہمی نظامہائے فکر کے لیے ایک عظیم چیانچی حیثیت رکھتا ہے۔اس نے مسیحت سمیت دنیا کے مختلف ندا ہب کی مابعد الطبیعاتی فکر کے قالب کو بدل ڈالا۔ اب وہ ایک عرصے سے اسلام پر بیلغار کیے ہوئے ہے جس کی وجہ سے موجودہ اسلامی نسلوں میں ذہنی ارتداد کی کیفیت پائی جاتی ہے۔ موجودہ دنیا میں کفرنے فلنفے کے لباس میں جلوہ گر ہوکر سامنے آیا ہے (''۔ اسلام کے تہذیبی انحطاط کی وجہ بھی مغرب کے بہی غلط فلسفیانہ تصورات ہیں، جن سے مسلمانوں کا تعلیم یافتہ اور غیر تعلیم یافتہ دونوں ہی طبقہ کیسال طور پر متاثر ہے۔ جب کہ غلط طور پر اس کا اہم سبب بے عملی کو بتایاجاتا ہے۔ حالا نکہ بے عملی اصلاً اسلامی معتقدات پر لقین واعتاد کے انحطاط کا نتیجہ ہے۔ اسلامی نظر بیئے حیات و کا نئات میں فکری وعلی سطح پر مسلمانوں کے لیے شش وجاذبیت اس لیے باتی نہیں رہی کہ موجودہ دور میں اس کی خاط تعبیر وتشریح گی گئی۔ دو سری طرف معنیجتا رہا اور ہم اسلامی فکر میں اس کی گئی انش محسوس نہ کرتے ہوئے اس کے سئیں ایک حد تک بی بقینی کی کیفیت میں مبتلار ہے (''')۔ مغربی فکر کی تقدیداس وقت تک ممکن نہیں ہے جب کہ علم بالو تی اور علم بالحواس کے سیح اور متوازن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام فکری نظام تھکیل دینے تک کہ علم بالو تی اور علم بالحواس کے سیح اور متوازن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام فکری نظام تھکیل دینے تک کہ علم بالو تی اور علم بالحواس کے سیح وارن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام فکری نظام تھکیل دینے تک کہ علم بالو تی اور علم بالحواس کے سیح وارن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام فکری نظام تھکیل دینے تک کہ علم بالو تی اور علم بالحواس کے سیح وارن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام بالو تی اور علم بالحواس کے سی متور ازن کر دار کی تعیین کے ساتھ را کیک شخام بالحواس کے کہ کا کوشن سے دیاتھ کی کوشش نہ کی کوشش نہ کی کوشش نہ کی کوشش نہ کی کوشر

اس بنیادی احساس کے تحت ڈاکٹر رفیع الدین کاطریق فکر وعمل بیہ ہے کہ جدید فلسفہ وسائنس کے احساس پر اٹھائی گئی مغرب کے مادی افکار کی عمارت کواس کے فکری تیسٹوں سے توڑنے کی کوشش کی جائے۔ تاہم دوسری طرف اس کے ان پہلووں سے مطابقت وہم آہنگی کی راہیں بھی تلاش کی جائیں جن کی بنیاد پر اسلامی فکر کوایک سنے قالب میں پیش کیا جا سکے ۔اسلامی فکر کانیا قالب ان کی نظر میں دراصل وہی ہے جس کی تشکیل عصر حاضر میں اقبال کی فکر سے ہوئی۔ در حقیقت فکر اقبال کی خوبی بھی یہی تھی اور خامی بھی یہی کہ اس کے تشکیلی مادے میں مغرب کی مادی بنام سائنسی فکر کے وہ عناصر بھی شامل کیے گئے تھے جو اسلامی فکر کی ظاہری و باطنی ساخت اور

محمد رفیع الدین مذہب کو ایک فلسفیانہ حقیقت کی شکل میں پیش کرنے کے اس لیے خواہاں نظر آتے ہیں کہ ان کی نظر میں وہ گہرے طور پر فلسفیانہ حقائق سے مربوط ہے ۔ ایک معنی میں فارانی کی فکری کی بیروی کرتے ہوئے وہ سیجھتے ہیں کہ نبوت بجائے خود ایک فلسفہ ہوئ ۔ گویا اسلام کی فکری قدروں کی تعیین و پیائش کا ایک میزان فلسفہ بھی ہے جسے وہ "حکمت" سے تعبیر کرتے اور اس کا ماخذ قرآن کو قرار دیتے ہیں۔ لیکن یہ فلسفہ معروف معنوں میں وہ فلسفہ نہیں ہے جو بو نانی اور مغر فی کارگا ہوں میں ڈھل کر اپنے الفاظ و تصورات کا ایک پیکر محسوس رکھتا ہے ۔ فلسفہ وہ عقلی کاوش ہے جو غلط مفروضات کی بنیاد پر غلط نتائج پیدا کرتا ہے لیکن اگر اس عقلی کاوش کے مفروضات واساسات درست ہوں توان سے صحیح نتائج برآمد ہوتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ وحی اپنے اندر عقلی تسکین کا مکمل سامان نہیں رکھتی ۔ اس لیے عقل جاہتی ہے کہ:

''جن سوالات کے جواب خداکی وحی پہلے ہی دیے چکی ہے بیان سوالات کا کوئی ایساجواب بھی ڈھونڈ نکالے جواس کے اپنے لیے بھی مکمل طور پر تسکین بخش ہو''(<sup>۵)</sup>۔

عقل کی اس غیر معمولی اہمیت کے اعتراف کے باوجودوہ اس کی نارسائی کے معترف ہیں اور یہ تصور رکھتے ہیں کہ حقیقت اعلی کا مکمل ادراک کسی بھی طور پر عقل کے لیے ممکن نہیں ہے۔وہ اس کے صرف جزوی ادراک پر ہی قدرت رکھتی ہے۔ اس ضرورت کی تحییل وجدان کے ذریعے ہوتی ہے۔فلسفہ اور سائنس دونوں ہی اپنی فعلیت میں وجدان سے کام لیتے ہیں۔ گویا حقیقت تک رسائی کا عقل کے بعد دوسرااہم انسانی ذریعہ وجدان ہے۔ تاہم عقل کی طرح وجدان کو بھی مخالطے لاحق ہوتے ہیں اور ان مغالطوں کی بنیاد پر جس تصور حیات کی تشکیل ہوتی ہے وہ انسان کو گمراہی کے دلدل میں پھنسادیتا ہے (''۔وہ اپنی فلسفیانہ فکر میں وجدان کو وہی اہمیت دیتے نظر ہوتے ہیں جو فکر اقبال میں غالب و محسوس نظر آتی ہے۔

سائنس اور مذہب کے در میان تصادم وکھاش کی بحث میں وہ اہل دانش کے اس طبقے کے ساتھ ہیں جو اس بات پر زور دیتا ہے کہ سائنس کاعلم بھی اقد اربیت سے خالی (valueless) نہیں ہے۔ سائنسی تحقیق پہلے سے طے شدہ کسی مفروضے اور اعتقادی اصول پر قائم ہوتی ہے۔ یہ بھنا درست نہیں ہے کہ وہ اپنی تحقیق میں خالی الذہن اور معروضی ہوتا ہے۔ ہر سائنس دال اپنی سائنسی تحقیق کے پس پشت کچھ مفروضات (assumptions) رکھتا ہے، جو خود حقیقت کائنات کے کسی عقیدے سے ماخوذ ہوتے ہیں اور اس کی تحقیق کے نتائج پر اثرانداز ہوتے ہیں اور اس کی تحقیق کے نتائج پر اثرانداز ہوتے ہیں (<sup>2</sup>۔ اقبال نے بھی اس کی طرف اشارہ کیا ہے لیکن رفیع الدین اپنی مختلف تحریروں میں ایک اہم اصول اور کلنے کے طور پر اس کا اعادہ کرتے ہیں جس سے اس حقیقت پر روشنی پڑتی ہے کہ سائنس بجائے خود اپنا ایک عقیدہ رکھتی ہے اور اس معنی میں وہ خود ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر بجائے خود اپنا ایک عقیدہ رکھتی ہے اور اس معنی میں وہ خود ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر بجائے خود اپنا ایک عقیدہ رکھتی ہے اور اس معنی میں وہ خود ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر بیا میں میں ہوں کے سید حسین نصر میں ہیں ہوں ہوں کے سید حسین نصر میں ہوں کا میں میں ہوں کو دو ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر میں ہوں کی ہوں کو دو ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر میں ہوں کہ میں ہوں کو دو ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر میں ہوں کو دو ایک مذہب کی شکل اختیار کر لیتی ہے۔ سید حسین نصر میں ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کی سیار کی ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کی ہوں کو دو ایک ہوں کی ہوں کو دو ایک ہ

اور ضیاء الدین سردار جیسے معاصر مسلم مفکرین نے اب اس پہلو کو زیادہ واشگاف کرنے کی کوشش کی ہے۔ تاہم پرویز ہود بھائی اور نضال قسوم جیسے دانشوروں کی ایک تعداد اس نقطۂ نظر کی شدید ناقدہے۔

رفیع الدین کی نگاہ میں اسلام کے تئیں علمائے اسلام کی طرف سے سب سے اہم ذمہ داری مغربی فلفئہ حیات و کائنات کے مقا للہ بن کی نگاہ میں اسلام کے تئیں علمائے اسلام کی طرف سے سب سے اہم ذمہ داری مغربی فلفئہ حیات و کائنات کو دنیائے علم میں متعارف کرانا ہے جس سے ایک طرف مغرب کے مادی فلسفیانی اصولی تردید ہوتی ہوجب کہ دوسری طرف وہ اسلام کی فلسفیانہ روح کا صحیح ترجمان اور اس کے ابدی وغیر متبدل حقائق کا عامع ہو۔ اس فلفے کے خدو خال پر انہوں نے اپنی مختلف کتب اور تحریروں میں تفصیل کے ساتھ روشنی ڈالی ہے، جس کووہ "نصب العین" کے فلفے کا نام دیتے ہیں (۱۰ نیادہ تفصیل کے ساتھ انہوں نے اپنی کتاب "منشور اسلام" میں اس موضوع پر روشنی ڈالی ہے (۱۰ سوال ہے ہے کہ انسان کی وہ فطری قوت محرکہ کہا ہے جو اس کو کار گاہ حیات میں متحرک رکھتی ہے اور جس سے تمام ترا ممال وہ فعال کے چشمے پھوٹے ہیں؟۔ مارکس، فرائڈ، ایڈلر، میلڈوگل جیسے مادیت پرست فلسفیوں کی نگاہ میں وہ بالترتیب انسان کی معاثی ضرورت، جنسی خواہش اور جبلی امنگ ہے۔ اصل ہیہ کہ انسانی فطرت کے غلط مطالعہ و تجزیے سے ان نظریات کو نشکیل دیا گیا ہے ۔ انسان کی بنیادی قوت متحرکہ اصلاً اس کا نصب العین اور اس سے محبت سے ان نظریات کو نشکیل دیا گیا ہے ۔ انسان کی بنیادی قوت متحرکہ اصلاً اس کا نصب العین اور اس سے محبت ہے۔ نصب العین سے محبت ہی انسانی فطرت کا نقاضا اور انسان کے تمام اعمال کا سرچشمہ بھی وہی ہے (۱۰ سے محبت بھی نام دیتے ہیں۔ قدرت کے تمام ترمظاہر کا باعث یہی خودی یاخود شعوری ہے:

''نصب العین کی محبت مادہ اور جبلت سے پیدائہیں ہوئی بلکہ خودی کے ایک مرکزی اور دائی وصف کے طور پر خود بخود موجود ہے۔ انسان کی خودی خداکی محبت کے شدید جذبے کی وجہ سے جوایک پرزور عمل کی صورت میں نمودار ہوتا ہے ، تخلیق وار تقاکے ایک مسلسل دور سے گزرر ہی ہے'''')۔

ایک دوسری جگه لکھتے ہیں:

''اگرانسان اپنے نصب العین یا آدرش کے اظہار سے تیجے طور پر واقف نہ ہو، جس کی وجہ تعلیم
نبوت وو حی سے دوری ہوتی ہے تواس کا اظہار وہ غلط طریقے سے کرتا ہے۔ اپنا ایک غلط آئیڈیل
منتخب کرکے اسی سے خدا کی صفات منسوب کرتا اور اس کو اپنا معبود تصور کر لیتا ہے ''''')۔
اس طرح ڈاکٹر محمد رفیع الدین کی فکر کے مطابق ، اخلاق کا بنیا دی پیمانہ انسان کا اپنا نصب العین ہے۔ نصب
العین سے ہی کسی قوم کے اخلاقی افکار ومحر کات تشکیل پاتے ہیں۔ مغربی اخلاقیات کی اسی تناظر میں قدر پیمائی کرنی
چا ہیے۔ اقبال کے نظر یہ خودی سے ماخوذ اس فلسفیا نہ نظر ہے میں نصب العین کے تصور کا اضافہ انہوں نے اپنی

طرف سے کیا ہے۔ اقبال نے اس کی طرف اشارہ ضرور کیا ہے تا ہم اس کو کوئی واضح اور مرکزی حیثیت نہیں دی ہے جور فیع الدین کے فلفے میں نظر آتی ہے۔

ڈاکٹر محمد رقیع الدین کے فلیفے کا دوسرااہم عضر نظریۂ ارتقاہے ،جس کوانہوں نے مختلف نئے پہلوؤں سے پیش کرنے اور اپنے نتائج فکر مرتب کرنے کی کوشش کی ہے۔ وہ جدید مسلم دانش وروں کے اس طبقے سے تعلق رکھتے ہیں جو ڈارون کے نظریۂ ارتقا کو درست تصور کرتا ہے اور اس خیال کا حامی ہے کہ: "نوع انسانی نوع حیوانات کی اولاد ہے جواپیے جسم ، دماغ اور نظام عصبی کی ساخت میں انسان سے کم تر در ہے کی تھی " <sup>(۳۳)</sup>۔ وہ اسے قرآنی نظرییُار تقاکانام دیتے ہیں:"حقیقت ارتقاد نیائے علمی مسلمات میں سے ہے اور قرآن اس کی مخالفت نہیں کرتا،بلکہ تائید کرتاہے''<sup>(۱۳)</sup>۔البتہ وہ حقیقت ارتقااور سبب ارتقامیں فرق کرتے ہوئے سبب ارتقاکے نظریے کو غلط اور گمراہ کن قرار دیتے ہیں،جس کے مطابق مادے کے اندر ارتفا کاسلسلہ بغیر کسی شعوری محرک اور عقات نظیم کے ابتدا سے جاری ہے ، جے ڈارون کشکش حیات ، قدرتی انتخاب اور بقائے اسلی (survival of fittest) کا نام دیتا ہے۔ وہ کہتے ہیں کہ اگر نظر بیرُ ارتقا کا پہلا حصہ درست ہے توضروری نہیں کہ دوسرا حصہ بھی درست ہو کیکن علطی میہ ہوئی ہے کہ ان دونوں حصوں کوہاہم مخلوط کر دیا گیا ہے۔ کائنات کا دجود وبقاسنت نذر ت<sup>ج</sup>ے عبارت ہے اور انسان بھی اس ہے مشتنی وجود نہیں ہے۔ مزید برآل انسان کے نوعی وجسمانی ارتقاکی طرح اس کا نفسیاتی ار تقابھی ہواہے اور اس ارتقا کا سلسلہ جاری ہے۔ یہ مرحلہ اس وقت تک جاری رہے گا جب تک کہ انسان کی خود شعوری معراج کمال کونہ پہنچ جائے۔اسی کے ساتھ کائنات کی بھی پخمیل ہوجائے گی جو گویا بجائے خود نموو ار تقاکے مرحلے میں ہے (۱۵) ۔ وہ کہتے ہیں کہ خدا کے حکم ''کن ''(ہوجا) سے یہ مطلب اخذ کرناغلط ہے کہ کائنات اس تھم کے تحت فورا وجود میں آگئی۔اس آیت کا مطلب فقط اتناہے کہ کائنات خدا کے تھم سے وجود میں آئی ہے۔اس میں کوئی چیز مانع نہیں ہے کہ اس تھم کو تدریج پر محمول کیا جائے اور اس تصور تدریج میں بیامرشامل ہے کہ کائنات کی تشکیل وجود کاسلسلہ ہنوز جاری ہے۔ آفرینش کائنات، تخلیق وہبوط آدم، زمین وآسمان اور پہہاڑوں پر خدا کی طرف سے امانت پیش کیے جانے(الاحزاب:۷۲) جیسے اس سلسلے کے تمام واقعات کوانہوں نے مجاز و تمثیل پر محمول کیاہے<sup>(۱۱)</sup>۔

وہ اپنے اس فلسفۂ ارتفاکے تناظر میں اسلام کے مابعد الطبیعاتی تصورات کی تشریح و وضاحت کرتے ہیں۔
چپال چہ نبوت کی ضرورت اس لیے پیش آتی ہے کہ انسان کے اندر خود شعوری کی محبت کمزور پڑجاتی ہے جس کے بعد صحیح نصب العین کے ساتھ اس کے عملی تفاضوں کی تکمیل ممکن نہیں رہتی۔ ایسے میں اس مشکل مرحلے سے انسان کو نکالنے اور خود شعوری کی تربیت کے لیے نبی کا ظہور ہوتا ہے جس کی خود شعوری خدا کی خصوصی عنایت سے ایکا یک نقطۂ کمال تک پہنچ جاتی ہے اور کا ئنات کی خود شعوری اس کی خود شعوری پر اس طرح حادی ہو

جاتی ہے کہ اس کے بیان یا کلام کے نفسیاتی اور جسمانی میکانیہ کواپنے تصرف میں لے لیتی ہے۔ چونکہ کائنات کے ہرعمل پرایک فرشتہ مقرر ہے۔ایک فرشتہ اس قانون پر بھی مقرر ہے اور اسے ہی جبرئیل سے موسوم کیاجا تا ہے (۱۰)۔

کائنات اپنی تکمیل کی تگ و دو میں مختلف مراحل سے گزرتی رہی ہے۔ پہلی تکمیل زندہ خلیہ کے وجود میں آنے اور دوسری تکمیل مکمل جسم انسانی کے وجود میں آنے سے ہوئی۔ جب کہ تیسرے مرحلے میں ارتفاکا عمل کامل نبی کے ظہور پرختم ہوااور اب چوتھی تکمیل جس کے لیے ارتفاکی قوتیں کام کررہی ہیں، نوع بشر کاروحانی کمال ہوگا اور اس کی بنیاد تیسری تکمیل یعنی نبوت کاملہ ہوگی (۱۸)۔

اقبال کی طرح ان کی فکر کا محرک یہ خیال ہے کہ بوری اسلامی فکر کی تنظیم نو (reconstruction) کی طرورت ہے تاہم یہ اہم بات ہے کہ بعض ان نقاط فکر پرجن کے حوالے سے اقبال کی فلسفیانہ فکر کو تنقیدات و اعتراضات کا نشانہ بنایا گیا ہے ، انہوں نے نام لیے بغیر اقبال سے اختلاف کرتے ہوئے ان کے نقطہ نظر کی واضح الفاظ میں تردید کی ہے۔ چنال چہ ''خطبات ''کی ایک عبارت سے یہ عندیہ ماتا ہے کہ جیسے اقبال کوخود خدا کی ذات میں تغیر کا پہلونظر آتا ہو۔ رفیع الدین پر زور طور پر اقبال کا نام لیے بغیر اس کاردوابطال کرتے ہیں (۱۹)۔ اسی طرح وہ اقبال کے اس نقطہ نظر کی تردید کرتے ہیں گھرات ہیں کہ انسان خدا کے ساتھ معاون فاعل بن جاتا ہے۔ اس حوالے سے اقبال پر شدید ترین تنقید س کی جاتی رہی ہیں (۲۰)۔

## چند تنقیدی ملاحظات

رفیج الدین کی کلامی و فلسفیانه فکر منهج پر درج بالا گفتگو کا خلاصه تین اہم نکات پر مشتمل ہے: ا۔ سائنسی فکر میں قطعیت کا دعوی غلط ہے۔

۲۔مغرب کے تمام مادی فلسفوں کا ابطال ضروری ہے۔

سران فلسفوں کے ابطال و تردید کے بعد ان سے صالح عناصر کا استخراج کرتے ہوئے ان سے اسلام کی فلسفیانہ فکر کی تشکیل و ترتیب کی جانی چاہیے، جس کے امتیازی خدوخال میں اسلامی نظریۂ ارتقااور نصب العین کا تصور شامل ہے۔

رفیع الدین کی فلسفیانہ فکر کاسب سے جاذب نظر پہلو مغربی فکر کے ساتھ اسلامی فکر کی پیوند کاری یا بالفاظ دیگر، اسلام اور مغرب کی جدید فلسفہ و سائنس سے مرکب مادی فکر کے در میان تطبیق و ہم آہنگی سے عبارت ہے۔ مغرب کی مادی و ملحدانہ فکرسے صالح عناصر کی تجرید کی کوشش اصولی طور پر اعتراض سے بالاتر ہے تاہم اس کی سب سے بڑی مشکل و ہی ہے جس پر سید حسین نصر جیسے دانش ور زور دیتے ہیں کہ مغربی جدیدیت پر مبنی فکر ایک مکمل پہنچکی حیثیت رکھتی ہے اور باہم ایک دوسرے کے ساتھ مضبوطی کے ساتھ مربوط ہے۔ اس لیے بید عمل ناممکن نہیں تو مشکل ترین اور بغایت پر خطر ہے۔ اس سے مذہبی فکر کی داخلی شاخت کے متاثر ہونے کا خدشہ بڑھ جاتا ہے۔ اس نوع کا عمل ایک لحاظ سے 'اسلامک سوشلز م' اور 'اسلامک مار کسز م' جیسے رجحانات اور کوششوں بڑھ جاتا ہے جو دو سری عالمی جنگ کے بعد عالم اسلام کے بعض حصوں میں ابھر کر سامنے آئیں (۱۱)۔ کے مشابہ بن جاتا ہے جو دو سری عالمی جنگ کے بعد عالم اسلام کے بعض حصوں میں ابھر کر سامنے آئیں (۱۱)۔ ڈاکٹر فیج الدین کا نقطۂ نظر بیہ ہے کہ اگر فراکٹر کے نظر بیر کاشعور جنس میں معمولی می ترمیم کر دی جائے تو پھر بیہ نظر بیہ ہمہ تن قرآن کے نظر بیہ نظر بیہ بار خوالے کے بھی کیا ہمہ تن قرآن کے نظر بیہ نظر بیہ کردیا جائے۔ یہی عمل انہوں نے ڈارو بی نظر بیہ ارتقا کی مطابقت کی اسے خدا کے ساتھ حجت میں تبدیل کردیا جائے۔ یہی عمل انہوں نے ڈارو بی نظر کے ساتھ اس کی مطابقت کی ہوشت کی ہے۔ مزید برآن فکر اسلامی کی تجدید کی بحث میں اسے ایک اصولی اور اساسی حیثیت دیتے ہوئے اپنے والی موضوع کا تفاضا تھا کہ افکار مرتب کیے ہیں۔ لیکن اس ابھیت کے باوجود نظر بیار تقا پر مذہ بی غیر مذہبی حلقوں کی طرف سے کیے جانے والے سوالات و تنقیدات کا کوئی علمی جو اب دینے کی ضرورت نہیں سمجھی۔ حالاں کہ اس موضوع کا تفاضا تھا کہ اس نظر ہے کے مؤیدین و معارضین کے نقطہ بائے نظر اور ان کے دلائل کا عکامہ کرتے ہوئے اپنے منتخب کردہ مؤیل طرف کے بڑھانے کی کوشش کی جائے۔ ظاہر ہے اگر مقدمہ ہی طے شدہ نہ ہو بحث کے مشمولات قابل اعتفا خہیں طبیع شہرتے۔

رفیج الدین کے منج فکر کا ایک انفرادی پہلواس کے لب و لیجے کی ادعائیت ہے جوبسااو قات ان کے فلسفیانہ تفکر کوشاعرانہ تعلی میں تبدیل کردیتی ہے۔ Ideologies of Future میں لکھتے ہیں کہ ان کی فکر سیاسیات، اخلاقیات، معاشیات، تاریخ، قانون، تعلیم اور انفرادی و اجتماعی نفسیات کے فلسفے کی تنظیم نوکرتی ہے اور اس حوالے سے ایسے پہلووک کو زیر بحث لاتی ہے جن کی دوسرے فلسفیوں کو ہوا تک نہیں لگی (۲۵) وہ اپنی فکر کو اہل علم کے روبروبرائے بحث و تنقید پیش نہیں کرتے بلکہ وہ اسے اس "داعیا نہ ایقان "کے ساتھ پیش کرتے ہیں جیسے دوسروں کے پاس اس "اتمام ججت "کے بعد اسے اختیار کرنے کے علاوہ کوئی چارہ کا کہ نہیں ہے اور نہ ہی فکر کی سیاست ہے اور نہ ہی فکر میں کوئی قطعیت نہیں ہے اور نہ ہی فکر کے لیے اس امکان کو قبول کیا جاسکتا ہے۔

بہر حال رفیع الدین کی فکر کو جدید علم کلام کے مباحث میں ایک نے اور فکر ساز رجحان کی شکل میں دکیھاجا سکتا ہے۔ بیدر جحان جدیدیت اور روایت دونوں کا امتزاجی پہلوا پنے اندر رکھتا ہے۔ اہم بات یہ ہے کہ نہ وہ نہ تو جدیدیت پسندوں کی طرح اسلام کی بنیادی اور مابعد الطبیعاتی فکر کی نئی تشکیل یا تاویل کی ضرورت محسوس کرتے ہیں اور نہ روایت کو عام روایت پسندوں کی ماننداس طرح جامد تصور کرتے ہیں کہ اس میں نئے افکار ونظریات کی قامیں نہ لگائی جا سکیں۔

## حواشي ومراجع

- - (۲) قرآن اور علم جدید، ص، ۳۴
    - (۳) ایضا، ص، ۱۳ یا
      - (۴) ایضا،۵۷
- (۵) وْاكْتْرْمْحِمْدِ رَفِيعِ الدين: اسلامي تحقيق كامفهوم، مدعااور طريقيه كار ـ لا بهور: دارالا شاعت الاسلاميه ـ ا
  - 9۲۹.ص، ۱۲۸
  - (۲) قرآن اور علم جدید، ص ۲۲۰
  - (۷) ﴿ وَاكْثَرُ مُحْدِرُ فِيعِ الدِّينِ، اسلام اور سائنس ص، ۳-اقبال اكادمي، كراچي: پاکستان، ۱۹۲۵
    - (۸) قرآن اور علم جدید، ۲۰-۲۲
- (٩) ﴿ وَاكْثِرْ مُحْدِرِ فِيعِ الدينِ ،منشور اسلام، (ترجمه اردو دْاكْثِر الصار احمد) لا هور: مكتبه مركزي المجمن خدام

القرآن،۱۹۹۴، دیکھیے،صفحات، ۱۸\_۱۲

- (۱۰) قرآن اور علم جدید، ۲۰
- (۱۱) دُاكِرٌ محمد رفيع الدين، حقيقت كائنات اور انسان، مقاله در مجله اقبال ريويو، لا مور: اقبال اكادمي،

جنوری،۱۲۹اش،۲۸\_۸۸

- (۱۲) قرآن اور علم جدید، ص، ۲۴۴
  - (۱۳) ایضا، ص، ۱۴۲
  - (۱۴) ایضا، ص، ۱۱۰
  - (۱۵) الضاءص،۲۵۸
  - (۱۲) ایضا، ۱۸۴
  - (١٤) الضاءص،٢٩٩
  - (۱۸) الضا،ص،۳۰۲ س۰۳
  - (۱۹) قرآن اور علم جدید، ۳۰۴
    - (۲۰) ایضا، ۱۲۳
- Seyyed Hossein Nasr, Traditional Islam in the Modern (r)
  World, New York: Harper One, 2010,p.35
  - (۲۲) قرآن اور علم جدید ۳۳۲
- (۲۳) علامہ انور شاہ کشمیری نے اس نقطۂ نظر پر شدید تنقید کی ہے کہ قرآن میں سب کچھ پایا جاتا ہے۔ دیکھیے، مولانا انظر شاہ مسعودی کشمیری، تصویر انور، دیوبند: معہد الانور، ۱۳۲۵ھ ص،۲۷۵۔ ۲۷۶
  - Traditional Islam in the Modern World, Prologue, p.12 (rr)
- Dr Muhammad Rafiuddin, Ideologies of Future, Lahore: (ra)

  Dr Muhammad Rafiuddin Foundation, 2008, p. xii



سندھ مردم خیز بھی ہے توزر خیز بھی۔سرزمین سندھ میں ہر دور میں بڑے بڑے علماء پیدا ہوتے رہے ہیں۔ انہی علماء میں مولانا در محمد پنہور رحہ کا بھی شار ہو تا ہے۔ آپ بیک وقت مدرس، مفتی، مصنف حق گواور فی البدییہ شاعر بھی تھے۔

نام ونسب

مولا نادر محمد پنہور بن حاجی امام بخش پنہور 1903ء سڈر عالیوال تحصیل میہر ضلع دادو میں پیدا ہوئے۔

### تعليم وتربيت

آپ نے ابتدائی دین تعلیم اپنے گوٹھ کے مکتب سے حاصل کی۔ مزید تعلیم کے حصول کے لئے اس وقت کے جیدعالم دین حضرت مولاناالاہی بخش ایری کے ہاں گوٹھ بانہوں لاکھیر کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ جہاں پر ابتدائی کتب اردو، فارسی اور صرف وغیرہ پڑھنے کے بعد باقی مکمل علم وقت کے درویش صفت ، عالم ربانی حضرت مولانا عبد الکریم ڈیرواس وقت گوٹھ گاہی مہیسر مہیر مولانا عبد الکریم ڈیرواس وقت گوٹھ گاہی مہیسر مہیر کے قریب مہیسر ول کے قائم کردہ دینی درسگاہ تعلیمی خدمات سرانجام دے رہے تھے۔ مولانا در محمد پنہور رحد نے محمد میں سند فراغت حاصل کرنے کے بعد اپنے گاؤں گوٹھ سٹر عالیوال تحصیل میہڑ مدر سے عربیہ فیض الکریم کے نام سے دینی درسگاہ کا آغاز کیا۔ دس سال تک اسی گاؤں میں قرآن و حدیث کی تعلیم دیتے رہے، حضرت مولانا عبد الکریم گوٹر دے نے گاہی مہیسر کے مدر سہ کوالوداع کہ کر سیرعلی اکبر شاہ کے قائم کردہ عظیم الشان دینی درسگاہ دار القرآن میہڑ میں میں آئے تو مولانا در محمد پنہور رحہ بھی اپنے استاد کے تھم پر مدر سہ عربیہ وفیض سٹر رعالیوال چھوڑ کر 18 ذوالقعد 1361 ہجری گوٹھ گاہی مہیسر میں تعلیمی اور تدر لی خدمات سرانجام فیض سٹر عالیوال چھوڑ کر 18 ذوالقعد 1361 ہجری گوٹھ گاہی مہیسر میں تعلیمی اور تدر لی خدمات سرانجام

ما منامه الشريعه \_\_\_\_ 39 \_\_\_ مئي ۲۰۲۴ء

1947ء سیلاب کی وجہ سے مولانا در محمد پنہور رحہ اپنے عزیز وا قارب کے ہمراہ سڈر عالیوال سے ہجرت فرماکر گوٹھ گرکن تحصیل میہ رہیں مستقل طور پر سکونت اختیار کی۔ مولانا در محمد پنہور رحہ گوٹھ گاہی مہیسر میں تقریبًا گیارہ سال مسلسل پڑھانے کے بعد 16 ذوالقعد 1374 ہجری میں مدرسہ دار القرآن میہ میں مدرس مقرر ہوئے، جب استاذالقراء حضرت قاری محمد مدنی دیروی رحہ نے میہ میں مدرسہ عربیہ دار القرآن کے نام سے ایک دینی درسگاہ قائم کی۔ مولانا در محمد پنہور رحہ بھی وہیں پر ابتدائی اور بنیادی استاد مقرر ہوئے۔

1380 ہجری میہڑکو چھوڑ کر گوٹھ گرکن میں اپنے استاد صاحب کے نام سے مدرسہ فیض الکریم قائم کیا۔
1380 ہجری میں جاجی رسول بخش ڈیرو کی کوشش سے ان کے قائم کردہ دینی ادارے مدرسہ عربیہ محمد میں آباد میں بطور استاد مقرر ہوئے۔ چار سال مسلسل فرید آباد پڑھانے کے بعد ایک سال مدرسہ عربیہ دار القرآن میہڑ میں تعلیمی خدمات سرانجام دینے گئے۔ 1395 ہجری میں سفر روانہ ہوئے، جج کی سعادت حاصل کرنے کے میہڑ میں تعلیمی خدمات سرانجام دینے گئے۔ 1395 ہجری میں سفر روانہ ہوئے، جج کی مطابق 1974ء کواس وطن واپس ہوئے۔ لیکن طبع ناساز ہوئی مختصر علالت کے بعد 4 شوال المکرم 1396 ہجری مطابق 1974ء کواس دار فانی سے رخصت ہوئے۔ اور کا چھو کے مشہور قبر ستان میں سپر دخاک ہوئے۔ ان کی وفات حسرت آیات پر سندھ کے مشہور ادیب اور شاعر حضرت مولانا عبد القیوم المعروف جوہر بروہی صاحب نے فارسی میں تاریخی مرثیہ لکھا ہے۔

وقت عالم دین در محمد ناگهان این چنین بر خاست غوغا شهر گرکن شد پیتم چون تاریخ کردم گفت باتف این چنین در محمد بود او بهم عالم فیض الکریم (1396 ججری)

حضرت مولانا در محمہ پنہور رحہ اپنے دور کے مایہ ناز مدرس، مقرر اور اہل علاقہ کے نامور مفتی تھے۔ حضرت کی فتاویٰ کامجموعہ ان کی اولاد کے ہاں محفوظ ہے۔اس کے علاوہ حضرت کی صرف کی بیاض قلمی صورت میں بنام امدادالصرف اور نحومیں ہدایۃ المنظور بھی ہے اس کے علاوہ حضرت کی تمام اولاداہل علم ہے۔

#### باقيات الصالحات

(1) مولانا محمطی پنہور رحہ۔اپنے والدگرامی سے علم حاصل کرنے کے بعد مختلف دنی مدارس میں تعلیمی و تدریسی خدمات انجام دے چکے ہیں۔ جیساکہ مدرسہ عربیہ دارالقرآن میہڑ، جامعہ مدینہ ترالعلوم بھینڈوشریف،اور عثمان شاہ کی ہڑی اور میر بور خاص میں پڑھانے کے بعد ٹنڈو جام میں اپنے اہل وعیال کے ساتھ سکونت اختیار کی۔ وہیں پرایک دینی درسگاہ قائم کیا۔ جو کہ آج بھی جاری ہے۔ ان کے فرزند مولاناحسین احمد پنہور جلا رہے ہیں۔ مولانا محمر علی مختصر علالت کے بعد ٹنڈو جام میں وفات کی۔

- (2)مولانامحر منظور پنہور۔
- (3)مولاناحافظ محمد مسعود پنہور میہڑمیں مدرسہ فیض القرآن والحدیث کے مہتم ہیں۔
  - (4)مولانامحدمنیر پنہور جامعہ محدید فیض القرآن والحدیث میروخان کے مہتم ہیں۔
    - (5)مولانامحر مختیار پنہور
      - (6) ما فظ محمد شفیق پنہور
        - (7)مجر سعد پنہور

حضرت مولانا در مجمد پنہور رحہ کے تلامذہ بھی بے شار ہیں ۔ جو کہ مختلف علاقوں میں دین کی خدمت میں مصروف ہیں۔

مولانا عبد الله ورنانال بلوچتان، مولانا الابی بخش بلوچتانی حال نصیر آباد، حافظ محمه صادق شخ رحه نصیر آبادی، مولانا محمد ابراہیم چھٹور حه کرخ بلوچتان، مولانا حافظ ابو بکر رند حال کوٹری ضلع جامشورو، مولانا عبد الرحیم ساسولی پار کوبلوچتان، مولانا محمد الله چانڈیو، مولانا محمد رفیق قلندرانی خضد ار، مولانا خدا بخش خاکی بلوچتان، مولانا محمد نال والے شامل ہیں۔

(مولانا جوہر بروہی کے سندھی مضمون سے اقتباس ماہنامہ الفاروق سندھی کراچی رہیج الثانی 1428 ہجری مطابق مئی 2007ء صفحہ 24)

> مولاناابو محرسلیم الله چوبان سندهی ڈائر کیٹر مولاناعبیدالله سندهی اکیڈ می راجو گوٹھ مخصیل ککھی غلام شاہ ضلع شکار پور سندھ



"رسائل من القرآن "ادهم شرقاوی کی تصنیف ہے جو کہ فلسطینی مصنف ہیں، لبنان کے شہر صور میں پیدا ہوئے، جامعہ لبنانیہ سے عربی ادب میں ایم فل کی سند حاصل کی ہے، مزیدیہ کہ وہ اب تک 25 کتب تصنیف کر چکے ہیں۔ کتائب القسام کے مجاہدین نے 27 رمضان المبارک کو کمین الابرار یا کمین الزنہ میں دشمن کوہدف نے بنانے کا منصوبہ بنانے کی ویڈیو نشر کی جس میں دکھایا گیا کہ جائے نماز پر مجاہدین موجود ہیں اور اس پر دشمن کو نشانہ بنانے کا نقشہ بنارہے ہیں، ہاتھ میں مسواک اور قلم اور ساتھ ایک کتاب موجود ہے جس کا نام رسائل من القرآن ہے۔

اس کتاب کی خاصیت ہے ہے کہ اس میں قرآن حکیم کی ایک آیت ذکر کرنے کے بعد قاری کتاب کو عمدہ اسلوب کے ساتھ اس امر کی تعلیم دی گئی ہے کہ خلمتوں کے گھٹاٹوپ اندھیروں میں گم ہونے کے بجائے، نعمتوں میں قلت کا شکوہ کیے بغیر، اپنے وسائل کے دائرے میں رہتے ہوئے زندگی کی اس گاڑی کو صراطِ متقیم پرگامزن رکھیں۔ اس میں اتی جاذبیت ہے کہ اس کو پڑھنے والاشخص اپنے مصائب ومشاکل پر صبر کرنے کا عزم کر لیتا ہے، اپنے مقصد زندگی کی طرف بکسوئی کے ساتھ متوجہ ہوجاتا ہے۔

صاحبِ کتاب سے جب سوال کیا گیا کہ کتائب القسام کے مجاہدین نے اس کتاب کی تشہیر کیوں کیا؟ انہوں نے جواب دیا، مجاہدینِ غزہ صاحبِ فراست ہیں، ان کا ہرعمل عالم اسلام و باضمیر لوگوں کے لیے نصیحت کا سبب بن رہاہے، انہوں نے اہلِ غزہ کو یہ پیغام دیا کہ جنگ کی طوالت کے باوجود ہم نے قرآن ہی سے اپنار شتہ جوڑے رکھنا ہے، اور پورے عالم کو یہ پیغام دیا کہ ہمارا ہرعمل قرآن ہی کے سائے میں کیا جارہا ہے۔

اس کتاب کی افادیت کے پیش نظر راقم الحروف نے ترجمہ کرنے کا ارادہ کیا ہے، تاکہ اردو دان طبقہ بھی اس عظیم الثان کتاب سے مستفید ہوسکے، جوابیخ اندر امید کی بہاریں لیے ہوئی ہے۔ ذیل میں کتاب کے آغاز سے چند صفحات جبکہ کچھ در میان سے صفحات کا انتخاب کرکے ترجمہ کرنے کی سعادت حاصل کی ہے۔

(۱) اولئک الذين هدى الله فبهداهم اقتده

یمی لوگ الله کی طرف سے ہدایت یافتہ تھے انہی کے راستے پر چلو۔

اے اللہ! جس طرح نماز پڑھنے کا حق ہے، میں اس کی ادائیگی سے قاصر ہوں، حضرت داؤڈ کی طرح روزوں کی پابندی کرنے سے عاجز ہوں، میں صبرابوب کے معیار پر لورانہیں انر سکتا،

اور نہ ہی حضرت یونس کی طرح تنبیج و تعریف کاحق اداکر سکتا ہوں ، اور نہ ہی حضرت یحلی کی طرح اپنے دین کو تھامنے کاحق اداکر سکتا ہوں ، اور نہ ہی غصِ بصرے اس معیار تک پہنچ سکتا ہوں جس طرح حضرت بوسٹ نے اس کاحق اداکیا ہے ، اور نہ ہی اتنا بڑا دل رکھتا ہوں کہ رسول اللہ مَنَّ اللَّیْمِ کی طرح اپنے دشمنوں سے کہوں کہ تم آزاد ہو چکے ہو، لیکن ان کی طرح میں بھی تیری محبت کا (اظہار/دعویٰ) کرتا ہوں۔

(٢) ورسلا قد قصصنهم عليك

اگرعامة الناس تیری قدر قیت سے ناآشاہیں تو بچھے مالوس نہیں ہونا چاہیے، اس لیے اللہ تیری قدر و منزلت سے خوب آگاہ ہے۔

حضرت نوح کے میزان میں اس بات سے کوئی فرق نہیں پڑے گاکہ ہم ان کو جانتے ہیں ، اور نہ ہی ان کے بارے میں ہماری عدم آگاہی سے ان کی شان میں کوئی کی واقع ہوگی۔

ہارون رشید کی فوج میں 20 ہزار مجاہدین نے اپنے نام اس لیے درج نہیں کروائے اور نہ ہی معاوضہ وصول کرتے تھے تاکہ ان کاعمل خالصة اللہ ہی کے لیے ہو۔

سائب بن اقوع نے حضرت عمرٌ کو تھاوند میں مسلمانوں کی شہادت کی اطلاع دی، لوگوں کے سامنے ان کی قیادت اور معروف شخصیات کے اساگرامی پیش کرنے کے بعد کہا گیا کہ کچھ ایسے لوگ بھی ہیں جنہیں کوئی نہیں جانتا۔ (یہ جملہ س کر) حضرت عمرٌ رونے لگے اور کہا، ان کی پیش کی گئی خدمات پر اس بات سے کوئی فرق نہیں پڑتا کہ میں ان کونہیں بہچانتا، لیکن اللہ رب العالمین ان سے خوب واقف ہے۔

(٣) ان الحسنات يذهبن السيئات

جب تم سے گناہ سرزد ہو تواپنے آپ سے مخاطب ہوکر کہیے کہ میں معرکہ میں توشکست کھالی ہے، لیکن جنگ کاسلسلہ تواب بھی جاری ہے۔ لہذامالوسی کے قریب آئے بغیر وضو کاعمل لیجیے، اس کے بعد دور کعت نماز پڑھیں، اس کے بعد اپنے گناہوں کو یاد کرتے ہوئے اپنے سے مغفرت طلب کیجیے۔ اپنی آٹھوں کی پاکیزگی کے لیے دیکھ کر قرآن حکیم کی تلاوت کیجیے، اطاعت گزار بندوں کی مانندا پنے رب کی طرف رجوع کیجیے، اس لیے کہ اللہ رب العالمین نے انسان کواپنے بارے میں یہ بتایا ہے کہ وہ غفور ہے تاکہ انسان اس کا دامن تھا ہے رکھے۔

#### (٢) بل الانسان على نفسه بصيرة

اگران اوصاف پر تیری مدح سرائی کی جائے جو تجھ میں موجود نہ ہوں تواس کا ہر گزآپ کو فائدہ نہیں ہوگا۔
اور اگر تیری ان کمزور یوں پر مذمت کی جائے جو تجھ میں نہیں ہے تو ناقدین کی تنقید بھے کچھ بھی نقصان نہ پہنچا سکے
گی۔ اور جب انسان خیر کی طرف دعوت دیتا ہے تواس کو ناپسند کیا جا تا ہے ، حتی کہ انبیاء کرام کو بھی اس سے استثنا
حاصل نہیں رہا۔ اور جب کوئی انسان فسق و فجور کی طرف بلاتا ہے تو معاشرے میں ایسے لوگوں کے بھی چاہئے
والے موجود ہوتے ہیں ، جس طرح فرعون و نمرود کو چاہئے والے تھے۔

مطرف بن عبداللہ فرماتے ہیں کہ مجھ سے امام مالک ؒ نے بوچھاکہ لوگ میرے بارے میں کیارائے رکھتے ہیں؟ میں نے کہا، آپ کے دوست آپ کے حق میں ہے، اور آپ کونا پسند کرنے والے آپ کے حوالے سے اپنا غصہ نکالنے میں لگے رہتے ہیں۔ امام مالک ؒ نے فرمایا، اچھاہے لوگوں میں بیروش ابھی بھی بر قرار ہے، ہم اس ام سے پناہ جا ہے ہیں تمام لوگوں کی زبان ہمارے حق میں یا مخالفت میں یکجا ہوجائے۔

#### (۵)واتاكم من كل ما سألتموه

وہ اللہ رب العالمین ہی کی ذات ہے جو انسانوں کو خوف سے نجات دیتی ہے، جو لاچار اور کمزور ہیں ان کو ہمت عطافرہا تا ہے، جو الحال ہیں وہ ان کی نصرت کرتا ہے۔ جو عموں کو مد اواکر تا ہے، وہ اس شخص کوراہ متنقیم دکھا تا ہے جو اس کاطالب ہو۔ اس لیے رات کے آخری پہر میں ۔۔اس وقت دعاؤں کورد نہیں کیا جاتا۔ اس بات پر لقین رکھو کہ وہ خالی ہاتھ نہیں لوٹا تا۔ یہ انعامات حاصل کرنے کے لیے ناگز برہے کہ تمہار اطعام حلال ہو، اسی امر کی طرف حدیث میں اشارہ کیا گیا ہے کہ حلال رزق کی بدولت اللہ دعائیں قبول فرما تا ہے۔

#### (٢)عسىٰ ربنا ان يبدلنا خيرا منها

اس آیت کے توسط سے اپنی ان حسر توں کی آگ کو بوجھاؤ جو ابھی حاصل نہیں ہو سکیں یاان کا امکان نہیں ہے۔اسی طرح زندگی میں جو مختلف مصائب و مشاکل آئی ہیں، یا آپ کے قریبی دوست نے آدھے راستے میں آپ کاساتھ چھوڑ دیا تو یہ آیت ان دکھوں کا مداوا بنتی ہے۔اس لیے اللہ اپنی حکمت سے ہی بندے کو دیتا ہے اور لے بھی لیتا ہے۔ جو کچھ تیرے پاس ہے وہ اس کی رحمت ہے ،اگر اس کی حکمت کاعلم ہوجائے تواس کا شکر بجالاؤ، بصورتِ دیگر صبر کا دامن تھامے رکھو۔ کیونکہ اللہ کے فیصلوں میں خیر ہی ہوتی ہے اگر چپہ عارضی طور پر اس سے آپ کو تکلیف ہو۔

#### (>) وقاسمهما اني لكما لمن الناصحين

حضرت آدمٌ و حواکواس امر کاعلم نه تھا کہ کوئی شخص جھوٹی قسم کے ذریعے ان کو جنت میں جھٹگی پر آمادہ کردے گا، کیکن ابلیس نے یہ کام کر دکھایا۔ اس کا طریقۂ وار دات میہ ہے کہ وہ برائیوں کو پر شش بنانے کے لیے ان کے نام تبدیل کرتار ہتا ہے۔ جس طرح اس نے حضرت آدم و حواکو ممنوعہ در خت کے پاس جانے کو جنت میں مستقل اقامت کی نوید سنائی۔

ہوشیار رہو! آج بھی شیطان اور اس کے ساتھیوں کا یہی طریقۂ واردات ہے۔ جس طرح کہا جاتا ہے کہ شراب نوشی روح کی غذا ہے ، بر ہنگی ایک فیشن ہے ، زنامیں کشادگی ہے ، اس لیے بیدار رہیے کہ کہیں شیطان تمہیں پرکشش ناموں سے راہِ راست سے نہ پھسلادے۔

(۸) وسارعوا الی مغفرة من ربکم وجنة عرضها السماوات والارض اعدت للمتقین مغفرت اور جنت کے حصول کے لیے آپس میں مقابلہ کرواس لیے کہ موت کسی کا انظار نہیں کرتی۔ انسان یہ کہتار ہتا ہے کہ میں کل توبہ کرلول گا، کل سے پڑھنے کی ترتیب بنالول گا، لیکن جیسے ہی کل آتی ہے تو انسان اپنے گزشتہ کیے گئے ارادول کو عمل میں ڈھالنے سے قاصر رہتا ہے۔ لمبی امیدول کی بدولت ہم یہ جھے بیٹے بین کہ موت آنے میں ابھی کافی وقت ہے، لیکن حقیقت اس کے بالکل برعکس ہے، اس لیے کہ موت کی آمد میں کوئی شکے حائل نہیں ہوسکتی۔ اس لیے خیر کے کامول میں مسابقت کرو۔

حضرت صنابحی فرماتے ہیں کہ ہم یمن سے رسول الله منگا لیُّنَافِیم سے ملاقات کے لیے روانہ ہوئے، جب مدینہ پہنچے تو خبر دی گئی کہ آپ منگی لیُنِیم پانچ دن قبل رحلت فرما چکے ہیں۔ پانچ دن کی تاخیر نے رسول الله منگالیُّنِیم کی زیارت سے محروم کر دیا۔ لہذا بھلائی کے امور میں مسابقت کواپنے وطیرہ بنالو، ایسانہ ہوکہ سستی و غفلت تمہیں جنت سے محروم کردے۔

(٩) ولا يجرمنكم شنان قوم على الا تعدلوا

بغیر مشروط محبت و بغض ہلاکت کاسب بنتا ہے۔ حضرت بوسف گوان دونوں صور توں سے سابقہ پیش آیا۔ ان کے بھائیوں نے حسد کی بنا پر ان کو کنویں میں چھینک دیا، اور ملکہ مصر کی ان سے انتہا در ہے کی محبت سیدنا پوسف کے جیل جانے کاسب بنی۔

مجھی جھی ہم اپنے دلوں میں پیدا ہونے خیالات پر عمل کرنے کے حوالے سے بے باک ہوجاتے ہیں۔لیکن بحیث جھی جھی ہم اپنے دلوں میں پیدا ہونے خیالات پر عمل کرنے کے حوالے سے بے باک ہوجاتے ہیں۔لیکن بحیثیت مسلم کسی کی پہند و ناپسند میں اعتدال کی راہ اختیار کرنی چاہیے۔تمہاری کسی سے بہتا درجے کی نفرت اس فرد کی برائیوں میں تبدیل کرنے کا سبب نہ بن پائے۔ اور نہ کسی سے انتہا درجے کی نفرت اس فرد کی اچھائیوں کو برائیوں میں تبدیل کرنے کا سبب بنے۔عادل رہتے ہوئے ہرشی کواس کے مقام پر رکھیے۔

عبدالله بن محمد الوراقٌ فرماتے ہیں کہ ہم امام محمدؓ کے پاس گئے، انہوں نے ہم سے بوچھا، تم کہاں سے آرہے ہو؟ ہم نے جواب دیا، ابی کریبؓ کی مجلس سے۔ امام محمدؓ نے کہا، ان سے روایات لے کر تحریراً محفوظ کر لواس لیے کہ وہ نیک بندے ہیں۔ ہم نے تعجب سے کہا کہ وہ تو آپ کے بارے میں اچھی رائے نہیں رکھتے۔ امام محمدؓ نے فرمایا، وہ اللہ کے نیک بندے ہیں، میرے بارے میں انہیں آزمائش میں ڈالاگیاہے۔

(١٠) ولا على الذين اذا ما اتوك لتحملهم قلت لا اجد ما احملكم عليه تولوا واعينهم تفيض من الدمع حزنا الا يجدوا ما ينفقون

(١١) وليعفوا وليصفحوا الاتحبون ان يغفر الله لكم والله غفور رحيم

اللّٰدربالعالمین بہت می ان صفات کواپنے بندے کی شخصیت میں دیکھنا چاہتا ہے جواسے بھی محبوب ہیں۔ ان میں ایک عفودر گزر بھی ہے۔اس کووہ بندے زیادہ محبوب ہیں جواس کو عفوو در گزر کے حامل ہوں۔

ایک مرتبہ رسول الله مَثَالِیْمُ اِنْ مِی الله مِثَالِیْمُ اِنْ یومیه مالی صدقہ دینے کی ترغیب دی، بیہ س کرایک صحابی حضرت علبہ ہُن زید جو مالی صدقہ دینے کی استطاعت نہیں رکھتے تھے (لیکن رسول الله مَثَّالِیُّا یُّمِ کی ہدایت پرعمل کرنے کا جذبہ دیکھیے)وہ آپ مَثَالِیُّا یُمِ کِمُ کِس میں کھڑے ہوئے اور کہا کہ آج سے میں اپنی عزت کو بطور صدقہ پیش کرتا ہوں۔ لعنی جو شخص بھی مجھ پرظلم کرے گامیں اس کومعاف کردوں گا۔

دوسرے روز رسول الله مَنَّى اللَّيْهِ عَنْ حضرت علبهٔ بن زيد کے بارے میں معلوم کیا۔ آپ نے کہا، اے الله کے رسول مَنَّا اللَّهِ مِیں یہاں ہوں۔ آپ مَنَّا لِلْهُ عِنْمِ نے ان کوبشارت سناتے ہوئے فرمایا کہ الله رب العزت نے تمهارا صدقہ قبول فرمالیا ہے۔

(١٢) قال يا بني اني اري في المنام اني اذبحك

انسانی تاریخ میں سب سے مشکل اور پر کھن امتحان حضرت ابراہیم کا تھاکہ سن عمر کو پہنچ چکے تھے لیکن ان کی اولاد نہ تھی۔ جب اللّد رب نے عمر کے اس حصے میں اولاد سے سر فراز فرمایا تواللّد رب العالمین کی جانب سے حکم آیا کہ اس کو ذریح کر دیا جائے۔ حضرت ابراہیم اس امر سے بخو کی واقف تھے کہ انبیاء کے خواب وحی کی حیثیت رکھتے ہیں، اس لیے انہوں نے تاخیر کیے بغیراس حکم کو نافذ کرنے لگے، اگر چہ وہ خواہش کے بر خلاف تھا۔

اس سے معلوم ہواکہ انہوں نے اللہ کو اپنی ذات پر مقدم رکھا۔ اللہ جوار حم الراحمین ہے، اس عمل سے بید نہ چاہتا تھا کہ اس کے دوست کا نام ان لوگوں میں شار کیا جائے جو اپنی اولاد کو ذرج کر دیتے ہیں۔ لیکن اس حکم کی حکمت بیتھی جب حضرت اساعیل کی پیدائش کے بعد حضرت ابراہیم کا دل ان کی طرف مائل ہونے لگا تواللہ نے ان کو آزمانش کے طور پر ذرج کرنے کا حکم دیا۔ بہت سے دل ایسے ہوتے ہیں جن کے حوالے سے اللہ بید پسند نہیں فرما تاکہ وہ کسی اور کے لیے دھڑیں۔ اس لیے اللہ نے حضرت ابراہیم گوبیٹے کے ذرج کرنے کا حکم دیا۔

(١٣) وقدمنا الى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثورا

اور جو کچھ بھی ان کاکیاد هراہے اسے لے کر ہم غبار کی طرح اڑادیں گے۔

حضرت سعید بن جبیر فرماتے ہیں کہ قیامت کے روز بندے کو نامۂ اعمال دیا جائے گا، تواس میں صلاۃ اور صیام اور اعمالِ صالحہ کے اجرسے خالی پائے گا۔ یہ دیکھ کروہ فریاد کرے گااے اللہ! یہ تومیر ااعمال نامہ نہیں ہے، اس لیے کہ اس میں میرے کیے گئے اعمالِ حسنہ کااجر موجود نہیں ہے، شاید کسی اور کااعمال نامہ مجھے دیا گیا ہے۔ اس سے کہا جائے گا (یہ تو تیر ابی اعمال نامہ ہے) اس لیے کہ تیرے رب سے نہ کوئی شئ مخفی رہتی ہے اور نہ وہ بھول سکتا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ تیرانامہ اعمال حسنات سے اس لیے خالی ہے کہ تو نے اپنی حیات میں نیکیوں کے ساتھ ساتھ لوگوں کی پس پشت برائیاں کیں اور ان کے عیوب کوظام کرتا رہا۔

اس لیے ہر شخص کو چوکنار ہے جاہیے کہیں تمہاری عبادات دوسروں کے لیے نعمت یعنی ان کے نامہ اعمال میں حسنات کے اضافہ کا ذریعہ تو نہیں بن رہیں۔ کہیں ایسانہ ہوکہ تمہاری نیکیاں اس شخص کے نامہ اعمال کی زینت بن جائیں جن کی امیدوں کی بھیل میں تم نے روڑے اٹکائے ہوں، یا جن کا مالک ہڑب کیا ہو، یا جن کی عزت نفس مجروح کی ہو، یا مختلف واسطوں سے کسی عہدے پر قبضہ کرکے حق دار کا حق مارا ہو۔

(١٤) وتوبوا الى الله جميعا ايها المومنون لعلكم تفلحون

علامہ ابن قیم قرماتے ہیں کہ بندے کے لیے سب سے بہترین ایام وہ ہیں جن میں وہ اپنے رب کی طرف رجوع کرتا ہے۔ جب بندہ توبہ کرتا ہے تو پکار نے والا پکارتا ہے کہ فلال شخص نے اپنے رب سے سکے کرلی ہے۔ دنیا میں اگر کوئی قریبی دوست ناراض ہوجاتا ہے تواس کو راضی اور منانے کے لیے مختلف اسلوب اختیار کیے جاتے ہیں تاکہ دوستی بحال ہوجائے اور ناراضگی کاسلسلہ ختم ہوسکے۔ اللہ رب العالمین اس بات سے زیادہ سخق ہے کہ اس کو راضی کرنے کے لیے مختلف طریقے اپنائے جائیں۔ اگر آپ سے کوئی ایسا عمل سرزد ہو چکا ہوجس سے تیرے دل میں اللہ کی محبت متاثر ہوئی ہو تواس کو راضی کرنے کے لیے (شریعت کی ہدایت کے مطابق) متنوع طریقے استعال کرو، جس طرح دنیا میں اپنے دوست کو راضی کرنے کے لیے کوشال رہتے ہو، اپنے رب کو راضی کرنے کے لیے صدقہ، استعفار کے ساتھ نمازوں کے پابندی اور قرآن مجید کو اپنا اوڑ ہونا بچھونا بنالو۔

(۱۵) قرت عين لي ولک

یہ الفاظ آسیابنت مزاحم کے ہیں جوانہوں نے اپنے شوہر فرعون سے اس وقت کہے تھے جب انہوں نے صندوق میں حضرت موسکی کوپایا۔ فرعون نے اس وقت یہ کہاتھا کہ یہ تیری آنکھوں کی ٹھنڈک بنے گا، مجھے اس کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ رسول اللہ منگی لیائی نے فرعون کے اس قول پرار شاد فرمایا کہ اگر فرعون موسکی کواپنی بیوی کی طرح آنکھوں کی ٹھنڈک بنالیتا تواللہ اس کی برکت سے اس کوہدایت سے سرفراز کر دیتا۔ لیکن اللہ نے اس کی عدم رغبت کے سبب اس کوہدایت سے نہیں نوازا۔

لہذا جو شخص کسی بھی ذمہ داری کو قبول کرتے وقت دل میں یہ خیال کرے کہ اس کو اختیار کرنے میں خسارہ ہو گا تواللہ کا قانون یہ ہے کہ انسان کو اس کی نیت کے مطابق عطا کیا جاتا ہے۔ جو شخص کسی عورت سے نکاح کرتے وقت یہ نیت رکھتا ہو کہ اس نکاح سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہو گا تواس کے نصیب میں وہی کچھ لکھا جائے گا جواس نے سوچا ہوگا۔ اس لیے اپنے گمان اور گویائی کو اچھے انداز میں استعال کرواس لیے کہ بسااو قات انسان کو اس کے قول کے مطابق نوازا جاتا ہے۔



مسجد اقصلی اور سرز مین بیت المقد س سے مسلمانوں کا بڑا گہرااور مضبوط رشتہ ہے۔ بیر شتہ گئی اہم پہلوؤں مثلاً عقائد، عبادات، تاریخ اور تہذیب و ثقافت پر مشمل ہے۔ بیت المقد س کی بیہ بابر کت اور مقد س سرز مین مسلمانوں کے لئے شروع سے ہی عقید توں کا مرکز رہی ہے، جو اسلام کے آغاز سے ہی مسجد اقصلی اور بیت المقد س کوسب سے اہم ترین عبادت نماز کیلئے قبلہ بنانے، نماز پڑھنے اور دیگر فضیلتوں کے بیان سے واضح ہوتا ہے۔ قرآن مجید، احادیثِ نبویہ، سیرت اور تاریخ کے مطابعے سے مسلمانوں اور بیت المقد س کے بیہ تمام رشتے کے چند کھل کرسامنے آتے ہیں۔ قرآن وحدیث کی روشنی میں مسلمانوں کے بیت المقد س کے ساتھ دینی رشتے کے چند پہلوہیں جو قاریکن کی خدمت میں پیش کیے جارہے ہیں۔

مسلمانوں کے عقیدہ کی روسے زمین کا یہ بُقعہ ان بے شار انبیاءً کا قبلہ ہے جو نی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے رہے۔ خود نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کا پہلا قبلہ یہی ہے۔ خانہ کعبہ سے پہلے آپ اسی طرف اپناروئے مبارک کرکے اللہ وحدہ لا شریک کی عبادت کرتے تھے۔ نماز کا حکم نازل ہونے کے بعد مسلمانوں نے ہیت المقدس کی طرف سولہ یاسترہ ہاہ قک رخ کرکے نماز پڑھی۔ یعنی ایک سال اور پانچ ہاہ تک بیت المقدس مسلمانوں کا قبلہ رہا، جیسا کہ سید نابر ابن عازب رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

ترجمہ: ہم نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ سولہ یاسترہ ماہ بیت المقد س کی طرف رخ کر کے نماز پڑھی، پھر ہمارا رخ کعبہ کی طرف پھیر دیا گیا۔ (صحیح مسلم 525، وصحیح البخاری 4492)

ليكن جب درج ذيل آيت نازل هوئي:

ترجمہ: ہم آپ کے چبرے کا بار بار آسان کی طرف اٹھنا دیکھ رہے ہیں۔ لہذاہم آپ کواس ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔۔ 49 ۔۔۔۔۔ می ۲۰۲۴ء قبلہ کی طرف پھیردیتے ہیں جو آپ کو پسندہے۔ سواب آپ اپنارخ مسجد الحرام (لعبہ) کی طرف پھیر لیجئے۔ اور (اے مسلمانو!) تم جہال کہیں بھی رہو، نماز میں اپنارخ مسجد حرام کی طرف کرو۔ (سورة البقرة 144)

تواس آیت کے نازل ہونے کے بعد خانہ کعبہ مسلمانوں کا قبلہ بن گیا، لہذا ہیت المقدس مسلمانوں کا اولین قبلہ شار ہوتا ہے۔

## مسجد اقصلی میں 250 نمازوں کا ثواب

نماز دین کااہم ستون ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے مسجد اقصلی میں ایک نماز کا ثواب 250 نمازوں کے ثواب کے برابر قرار دیاہے۔ حضرت ابوذرر ضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

ترجمہ: انہوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے دریافت کیا کہ آیا بیت المقد س میں نماز افضل ہے یا مسجد نبوی میں افضل ہے؟ تورسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ میری اس مسجد میں ایک نماز وہاں کی چار نمازوں سے زیادہ فضیلت رکھتی ہے۔ (صحح الترغیب 1179)

چونکہ مسجد نبوی میں ایک نماز کا ثواب ایک ہزار نمازوں کے برابرہے، لہٰذا مسجد اقصلی میں ایک نماز کا ثواب250نمازوں کے ثواب کے برابر ہوا۔

## تواب کی نیت سے سفر

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے لوگوں کوعبادت کی نیت اور ارادے سے مسجد اقصلی کی زیارت کی ترغیب دی سے ،اور درج ذیل فرمان کے ذریعے مسجد اقصلی کو مسجد حرام اور مسجد نبوی سے جوڑ دیا ہے۔ سید ناابو ہریرہ رضی الله عنہ سے مروی ہے کہ رسول الله صلی الله علیه وسلم نے فرمایا:

ترجمہ: بینی مسجد الحرام، مسجد نبوی اور مسجد اقصلی کے علاوہ دنیا کی کسی بھی جگہ کی طرف ثواب اور برکت کی نیت سے سفر کرنا جائز نہیں ہے۔(رواہ ابنخاری 1189ومسلم 1397)

## نماز پڑھنے کی بہترین جگہ

رسول کریم صلی الله علیه وسلم نے مسجد اقصلی کونماز پڑھنے کی بہترین جگہ قرار دیا ہے۔ سیدناابوذر رضی الله عند بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی الله علیه وسلم نے مسجد اقصلی کی شان بیان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: ترجمہ: اور مسجد اقصلی نماز پڑھنے کی بہترین جگہ ہے، حشر نشر کی سرزمین ہے، اور عنقریب لوگوں پرایک وقت آئے گا جب ایک کوڑے کے برابر جگہ یاآد می کی کمان کے برابر جگہ، جہال سے وہ بیت المقدس کود کچھ سکتا ہو، اس کے لئے ساری دنیا کی چیزوں سے بہتر اور محبوب ہوگی۔ (صحیح الترغیب 1179)

## مسجد اقصی کی زیارت

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مسجد اقصی کود بیھنے کی فضیلت بیان کی ہے، چنانچہ سید ناابو ذر رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ترجمہ: عنقریب ایساوقت بھی آنے والا ہے کہ ایک آدمی کے پاس گھوڑ ہے کی رسی کے بقدر زمین کا ایک ٹکڑا ہو جہاں سے وہ بیت المقدس کو دکھے لے ،اگر آئی جگہ بھی مل گئی تواس کیلئے بیت المقدس کو ایک نظر دیکھ لینا پوری دنیا سے زیادہ افضل ہوگا۔ (السلسلة الصححة 2902)

### نماز پڑھنے کی منت ماننا

رسول الله صلی الله علیه وسلم نے مسجد اقصلی میں نماز پڑھنے کی نذریامنت ماننے کو جائز اور درست قرار دیا ہے۔ حضرت جاہر بن عبدالله رضی الله عنه بیان کرتے ہیں کہ فتح مکہ کے موقع پرایک شخص نے عرض کیا:
مزجمہ: اے الله کے رسول! میں نے منت مانی تھی کہ اگر الله نے آپ کے ہاتھوں مکہ مکرمہ کو فتح کروادیا تومیں بیت المقد س میں جاکر نماز پڑھوں گا۔ نبی صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: یہیں نماز پڑھ لو۔ اس نے پھر سوال کیا اور نبی صلی الله علیہ وسلم نے پھر یہی جواب دیا۔ اس نے پھر سوال کیا تونی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: تمہماری مرضی۔ (صحیح انی داؤد 3305)

## مجاهد في سبيل الله كانواب

بیت المقدس شہرکے رہنے والے کو مجاہد فی سبیل اللہ کے برابر کا ثواب ہے، چپانچہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

ترجمہ: میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ حق پر ثابت قدم رہتے ہوئے غالب رہے گا اور اپنے دشمنوں کو مقہور کرتا رہے گا، الایہ کہ بطور دشمنوں کو مقہور کرتا رہے گا، دشمن کی شیرازہ بندی اسے کوئی گزند نہ پہنچا سکے گی، الایہ کہ بطور آزمائش اسے تھوڑی بہت گزند پہنچ جائے، یہال تک کہ قیامت آجائے گی اور وہ اسی حال پر قائم ودائم ہوں گے ۔ صحابہ کراٹم نے عرض کیا: یار سول اللہ! یہ لوگ کہاں کے ہوں گے ؟ تونی کریم صلی الله علیہ وسلم نے جواب دیا: بیالوگ بیت المقدس کے باشندے ہوں گے یابیت المقدس کے اطراف واکناف میں ہوں گے۔(السلسة الصحیحة 4/599)

## گناہوں کی معافی

رسول الله صلى الله عليه وسلم نے بیت المقد س میں نماز کو گناہوں کی معافی کا سبب قرار دیا ہے، سیر ناعبدالله بن عمرورضی الله عنهما بیان کرتے ہیں کہ

ترجمہ: جب سلیمان بن داؤد علیہ السلام بیت المقدس کی تعمیر سے فارغ ہوئے توانہوں نے اللہ تعالی سے تین دعائیں کیں: (1) یا اللہ! میرے فیطے تیرے فیطے کے مطابق (درست) ہوں۔(2) یا اللہ! مجھے الیی حکومت عطافر ماکہ میرے بعد کسی کو ایسی حکومت نہ ملے۔(3) یا اللہ! جو آدمی اس مسجد اقصلی میں صرف نماز پڑھنے کے ارادے سے آئے وہ گناہوں سے اس طرح پاک ہوجائے جیسے وہ اس دن گناہوں سے پاک تھاجب اس کی مال نے اسے جنا تھا۔ بی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے سلیمان علیہ السلام کی پہلی دو دعائیں توقبول فرمالی ہیں (کہ ان کا ذکر تو قرآن مجید میں موجود ہے) مجھے امید ہے کہ ان کی تیسری دعابھی قبول کرلی گئی ہوگی۔ (صحیح ابن ماجہ 1164 وصیح الترغیب 1178)

### برکت کی دعا

بیت المقد ساس لحاظ سے بھی بابر کت اور مبارک خطہ ہے کہ رسول الله صلی الله علیہ وسلم نے ارضِ شام کا نام لے کربر کت کی خصوصی دعاکی ہے۔ بیت المقد س ارضِ شام کا ہی علاقہ ہے ، چنانچہ حضرت عبد الله بن عمر رضی اللہ عنہما بیان کرتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے شام کیلئے دعاکرتے ہوئے فرمایا:

ترجمه:اے اللہ! ہمارے شام اور یمن پر برکت نازک فرما۔ (میجے البخاری 7094)

مذکورہ بالا تمام احادیث کا تعلق مختلف دنی عبادات اور اس کے ثواب سے ہے، اور ان ساری عباد توں کا تعلق بیت المقدس سے عبادت اور بندگی کا ایک مضبوط تعلق بیت المقدس سے عبادت اور بندگی کا ایک مضبوط تعلق اور رشتہ ہے جو قیامت تک بھی بھی ختم نہیں ہو سکتا۔ جب تک کا نئات میں ایک بھی مسلمان زندہ ہے، عبادت کا بیرشتہ بھی قائم ودائم رہے گا۔

### بیت المقدس سے تاریخی رشتہ

بیت المقد س ہزاروں سال قدیم شہر ہے، بہت سے عرب قبائل یہاں آکر آباد ہوئے جیسے یہوئی، معموری، آرامی، کنعانی۔قدیم زمانے میں اس شہر کو یہوس بھی کہاجاتا تھا جو کنعان کے قدیم قبائل میں سے ایک قبیلے کا نام ہے۔ قوم یہوس عرب کی سب سے قدیم قوم ہے جو فلسطین میں سات ہزار پانچ سوسال قبل مسے سے پہلے آباد ہوئی۔ چینانچہ بیت المقد س میں موجود پھر کی تختیاں اس حقیقت کو ثابت کرتی ہیں۔ تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ ان علاقوں میں یہوئی اور کنعانی عربوں سے زیادہ قدیم کوئی قوم نہیں پائی گئی ہے۔ مؤر خین نے اس ہوتا ہے کہ ان علاقوں میں یہوئی اور کنعانی عربوں سے زیادہ قدیم کوئی قوم نہیں پائی گئی ہے۔ مؤر خین نے اس بات پراتفاق کرتے ہوئے یہ تسلیم کیا ہے کہ سب سے پہلے بیت المقد س کی بنیاد رکھنے والے اور اسے آباد کرنے والے یہوسی تھے، اور بیت المقد س کا پہلا نام یہوسی تھا۔ ارضِ فلسطین کو ارضِ کنعان بھی کہا جاتا ہے، کیوں کہ یہاں کنعانی نسل کے بہت سے قبیلے بھی رہ چکے ہیں۔ بیت المقد س کے دیگر ناموں میں ایک نام اور وسالم بھی ہے، جو ایک کنعانی نام ہے جس کا مطلب امن کا شہر ہے۔ پھھ عرصے کے بعد اسے یورسالیم کہا جانے لگا جو اب یہوشلم ہوگیا ہے، اور یہودی اسے یوشلم ہی کہتے ہیں۔ جس وقت افر بقی اور رومن نسل کے لوگ یہاں آباد ہوئے میں ہوشلے ہا ور یہودی اسے یوشلم ہی کہتے ہیں۔ جس وقت افر بقی اور رومن نسل کے لوگ یہاں آباد ہوئے میں ایک تاموں میں ایک تاموں میں ایک تاموں میں نہریاں کا نام تبدیل کر کے بیت المقد س رکھ دیا گیا، جس کے معہدِ خلافت میں یہ علاقہ مسلمانوں کے ذیر گئیں آیا تو اس کانام تبدیل کر کے بیت المقد س رکھ دیا گیا، جس کے معہدِ خلافت میں یہ کرک و مقد س سرزمین۔ گئیں آیا تو اس کانام تبدیل کر کے بیت المقد س رکھ دیا گیا، جس کے معہدِ خلافت میں یہ در مقد س سرزمین۔

#### معاہدہ عمریہ

جب سنہ 15 ہجری یا 638 عیسوی میں حضرت ابوعبیدہ عامر بن الجراح رضی اللہ عنہ کی قیادت میں اسلامی فوج نے بیت المقدس کوفتح کر لیا تو خلیفہ ثانی حضرت عمر بن الخطاب رضی اللہ عنہ بیت المقدس شہر میں داخل ہوئے۔ کیونکہ عیسائیوں کے لاٹ پادری بطریرک صفریانوس نے یہ شرط رکھی تھی کہ بیت المقدس کی چابیاں لینے کیلئے عمر فاروق رضی اللہ عنہ خود بیت المقدس تشریف لائیں۔ چنانچہ کندیس القیامہ میں عیسائیوں کے لاٹ پادری بطریرک صفریانوس اور عمائدین روم نے بیت المقدس آمد پر سیدنا عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا استقبال کیا اور بغیر کسی مزاحمت کے بیت المقدس کی چابیاں آپ کے حوالے کر دیں۔ جب سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیت المقدس کی جابیاں آپ کے حوالے کر دیں۔ جب سیدنا عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ بیت المقدس جنبج تو آپ نے بیت المقدس کی جابشدوں سے ایک معاہدہ کیا ، جو عہدِ عمریہ کے نام سے تاریخ اسلام میں مشہور ہے۔ (فتوح البلدان ، للبلاذری ص 144)

فتح بیت المقد س اور معاہدہ عمریہ طے پانے تک بیت المقد س میں مسلمانوں اور یہودیوں کے در میان کوئی تعلقات موجود نہیں تھے۔معاہدہ عمری تاریخ میں سب سے صاف واضح اور مشہور دستاویز ہے۔ (تاریخ طبری ج یہ معاہدہ بیت المقدس میں جابیہ کے مقام پر طے پایا۔ اس تاریخی معاہدے پر سیدنا خالد بن الولید، عمرو بن العاص، عبدالرحمن بن عوف اور معاویہ بن الی سفیان رضی الله عنهم نے دستخط کیے۔ (فتوح البلدان ص 144)

### مسلمانوں کی طویل حکومت

عربوں اور مسلمانوں نے اس شہر پر فتح عمری سے لے کر 1967 عیسوی تک حکومت کی ، پھر وہ وقت آیا کہ جب بیت المقد س 88سال کے عرصے تک یہودیوں کے قبضے میں رہا۔ پھر صلاح الدین ابو بی رحمہ اللہ نے سنہ 583 ہجری بمطابق 1187 میں یہود کے جبر وتسلط سے آزاد کر دیا۔ عربوں اور مسلمانوں کے دورِ حکومت میں اسلام کی برکت سے بیت المقدس میں مسلمانوں اور غیرمسلموں کے لیے عدل وانصاف کی فراہمی ، امن وامان کی بحالی اور استحکام ، اور شہر یوں کی جان ومال کی سلامتی اور تحفظ ممکن ہوا۔

امیے سلمہ کافریضہ ایک طرف اس عظیم مسجد اور اس علاقے کے بید فضائل اور مراتب ہیں، جس کا حق بید تھا کہ اللہ تعالی کی طرف سے آخری اور افضل امت کا اعزاز پانے والی امیے سلمہ اس مقدس مسجد کی قدر کرتی، اس بابرکت مسجد کو دینی شعائر سے آباد رکھتی، اور ہرفشم کے کفر اور کفریہ تسلط سے پاک رکھتی۔ لیکن آج اسی ارضِ مقدس کے مسلمان سخت آزمائشوں کا شکار ہیں، انہیں وہاں ہرفشم کے تکلیف دِہ حالات کا سامنا ہے، یہودی ظالم انہیں بلڈ وزروں سے روندر ہے ہیں، بچوں کو قتل کررہے ہیں، گھروں کو مسمار کررہے ہیں، مسجد اقصلی کی حرمت پال کی جارہی ہے، یہ سب حالات تمام مسلمان رہنماؤں سے تقاضا کرتے ہیں کہ وہ اپنے ذاتی اختلافات اور ملکی مفادات سے بالاتر ہوکر منفق و متحد ہو جائیں، اور ان مظلوم فلسطینی مسلمانوں کے غم اور ان کے درد کو محسوس کریں اور جہاد کا پختہ عزم اور اعلان کریں تاکہ ان کفار کی جارجیت کا منہ موڑ جواب دیا جائے۔

ہے خاکِ فلسطیں پہ یہودی کا اگر حق ہسپانیہ پر حق نہیں کیوں اہلِ عرب کا

اگر ہم سے اور پکے مسلمان بن کرایک جسم کی مانند ہوجائیں، جیسااللہ کے بیارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے، امتِ مسلمہ ایک جسم کی مانند ہے، تو پھر دنیا کی کوئی طاقت ہمیں زیر نہیں کر سکتی۔ اگر ہم نے ایسانہ کیا تو پھر 'مہاری داستان تک نہ ہوگی داستانوں میں "والاقصہ بن جائے گا۔ یااللہ! مسجد اقصلی کوظالموں، سرکشوں اور غاصبوں کے ناپاک ہاتھوں سے پاک فرما، فلسطینی مسلمانوں کے ضعف اور کمزوری کو ختم فرما، انہیں توت عطافرما، ان کے دشمنوں کی تدبیروں کوناکام فرما، آمین یارب العالمین۔



فلسطین میں یہودی ریاست کا قیام ایک سوچآ بھیا، منصوبہ بنداور پر تشدد عمل تھا۔ فلسطینیوں کو سیع و عریض اراضی سے بے دخل کر دیا گیا۔ 1948ء میں بننے والے اسرائیل سے 80 فیصد سے زیادہ فلسطینیوں کو را توں رات پناہ گزین بنادیا گیا۔ یہ عمل 1948ء میں مکمل ہو تا نظر آتا ہے ، لیکن یہ 20ویں صدی کے آغاز میں شروع ہو حکاتھا، اور یہ آج بھی جاری ہے۔

#### 1939 و1917

''برطانوی مینڈیٹ'' کا بنیادی مقصد تاریخی فلسطین کو ایسے سیاسی، انتظامی اور افتصادی حالات کے تحت رکھنا تھا جو فلسطین میں یہودیوں کے قومی گھر کے قیام کو یقینی بنائے۔ فلسطین میں برطانوی مینڈیٹ سے پہلے یہودی کل آبادی کا 3 فیصد تھے۔

#### 1945،1939ء

برطانوی مینڈیٹ نے 1920ء اور 1930ء کی دہائیوں میں بورپ سے فلسطین میں یہود یوں کی امیگریشن میں سہولت فراہم کی۔1947ء تک یہود یوں کی آبادی دس گنابڑھ کر فلسطین کا 33 فیصد ہوگئ۔

,1946

1946ء میں صہبونی یہود بوں کا تاریخی فلسطین کے 6 فیصد علاقے سے بھی کم پر کنٹرول تھا۔

£1947

اقوام متحدہ نے ایک منصوبہ تجویز کیا جس کے تحت تاریخی فلسطین کا 55 فیصد علاقہ یہودی ریاست اور 45 ماہنامہ الشریعہ ۔۔۔۔۔۔55 ۔۔۔۔۔ مئ ۲۰۲۴ء فیصد علاقہ غیرمتصل عرب ریاست کے لیے مختص کیا گیا۔ بروشلم کو خصوصی بین الاقوامی حیثیت دی گئی۔ فلسطینیوں نے اس تجویز کو مسترد کر دیا کیونکہ اس منصوبے نے ان کے زیر قبضہ زیادہ ترزمین چھین لی تھی۔ اس وقت ان کے پاس تاریخی فلسطین کا 94 فیصد علاقہ تھااور ان کی آبادی 67 فیصد تھی۔

#### £1949¢£1947

14 مئ 1948ء کو، جس دن برطانوی مینڈیٹ کی میعاد ختم ہوئی، صہیونی تحریک نے اسرائیل کے قیام کا اعلان کیا۔ صہیونی تحریک نے اسرائیل کے قیام کا اعلان کیا۔ صہیونی فوجیوں نے کم از کم 750,000 فلسطینیوں کو بے دخل کیا، 530 سے زائد دیہات کو تباہ کیا اور تاریخی فلسطین کے 78 فیصد علاقے پر قبضہ کرلیا۔ باقی 22 فیصد کو دو حصوں مغربی کنارے اور غزہ کی پٹی میں تقسیم کر دیا گیا۔ 1949ء میں اقوام متحدہ نے اسرائیل کورکن ریاست کے طور پر قبول کیا۔ جبکہ کوئی فلسطینی ریاست بھی وجود میں نہیں آئی۔

#### £1993¢£1967

جون 1967ء (کی عرب اسرائیل جنگ) میں، اسرائیل نے مغربی کنارے میں توسیع کی، بشمول مشرقی روشکم (بیت المقدس)اور غزہ کی پٹی،اور تمام تاریخی فلسطین پر قبضہ کر لیا۔اس نے اسرائیلی قبضے کو جدید تاریخ کا طویل ترین قبضہ بنادیا ہے۔

#### *-*1993

PLO کے رہنمایاسرعرفات نے اسرائیلی وزیر عظمی بتزاک رابن کے ساتھ "اوسلومعاہدہ" پر دستخط کیے۔ مستقبل کے مذاکرات میں اس بات کا تعین کیا جانا تھا کہ تاریخی فلسطین کے 22 فیصد کے اندر فلسطینی کن علاقوں کو کنٹرول کریں گے ، جن پر اسرائیل نے 1967ء میں قبضہ کیا تھا۔

#### £2014¢£1994

فلسطینیوں کو مغربی کنارے اور غزہ کی پٹی کے شہری حصوں میں خود مختاری کے پچھ اختیارات دیئے گئے تھے۔ تاہم اسرائیل کاان پرسکیورٹی کنٹرول ہے اور وہ کسی بھی وقت حملہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے۔

#### £2014

آج بھی فلسطینیوں کی تومی امنگیں دم توڑ رہی ہیں۔ بورے تاریخی فلسطین میں، فلسطینیوں کو اسرائیلی حکمرانی کی طرف سے قبضے اور نوآبادیات، محاصرے اور جنگ، امتیازی سلوک اور دوسرے درجے کے سلوک کا سامناہے۔ مزید برآں، لاکھوں فلسطینی مہاجرین اپنے گھروں کو واپسی کے حق کے انتظار میں کیمپیوں میں پڑے

# \_\_\_ فلسطينيوں کی نسل مُشی \_\_\_

اسرائیل کی ریاست بنانے کے لیے صهیونی افواج نے بڑے فلسطینی شہروں پر حملے کیے اور تقریبًا 530 دیہات کو تباہ کر دیا۔ 1948ء میں تقریبًا 03,000 فلسطینی مارے گئے، 750,000 سے زیادہ اپنے گھروں سے بے دخل ہوئے اور پناہ گزین بن گئے – یہ صهیونی تحریک کی طرف سے فلسطین کی نسل کثی کا عروج تھا۔ آج مہاجرین اور ان کی اولاد کی تعداد سات ملین (ستر لاکھ) سے زیادہ ہے۔ بہت سے لوگ پڑوسی عرب ممالک میں پناہ گزین کیمپول میں پڑے ہیں اور اپنے وطن واپس جانے کے منتظر ہیں۔

قيصاربير

پالماچ،ایک صبیونی فوجی بونٹ جس کے کمانڈروں میں بتزاک رابن شامل تھا، نے فروری 1948ء میں اس گاؤں کے فلسطینی باشندوں کوبے دخل کر دیا۔

جفہ

(اسرائیلی)ریاست سے پہلے کی صہیونی نیم فوری نظیم Haganah نے جفہ کے باشندوں کو نکال دیا، 4000سے کم فلسطینی باقی رہ گئے جواجی ضلع میں یہودی بستی بنادیے گئے۔ آج اسرائیل میں تل ابیب میوسیاٹی کے اندر جفہ شامل ہے۔

ایکر

اسرائیلی افواج نے مئی 1948ء میں ایکر پر قبضہ کر لیا۔ اس دور سے اب بھی قلعہ بندی کے آثار موجود ہیں جن میں ایک دیوار اور ایک مینار بھی شامل ہے۔

يروثكم (بيت المقدس)

تاریخی فلسطین کا دارالحکومت اور مقدس ترین شهر۔ شهر کے 80 فیصد سے زیادہ حصے پر صهیونیوں نے 1948ء میں قبضہ کرلیا تھا۔ اور بقیہ 20 فیصد پر، جسے اب مشرقی پروشلم کہاجاتا ہے، 1967ء میں قبضہ کرلیا گیا تھا۔







## علیحد گی کی د بوار



اسرائیل کی طرف سے تیار کی گئی کنگریٹ اور خاردار تاروں سے بنی دیوار جس کا راستہ بنیادی طور پر مقبوضہ مغربی کنارے کے اندر واقع ہے۔ تعمیر کا آغاز 2002ء میں ہوا،اور اس کے نتیجے میں اسرائیل کی طرف سے فلسطینی اراضی کوضبط کر لیا گیااور فلسطینی آراد ہوں کو یہودی بستی بنادیا گیا۔

### تل ابيب



جفہ کے قریب تاریخی فلسطین کے بحیرہ روم کے ساحل پر صہیونی تحریک کا 1909ء میں قائم کیا گیا شہر۔ یہ بروشلم کے بعد اسرائیل کا دوسراسب سے زیادہ آبادی والا شہر ہے۔ تل ابیب میٹروپولیٹن ابریا اسرائیل کی 42 فیصد آبادی پر مشتمل ہے، جس

میں تل ابیب اور اسرائیل کے وسطی اضلاع شامل ہیں۔ آج تل ابیب ایک اقتصادی مرکزہے اور اسرائیل کے مالیاتی دارالحکومت کے طور پر کام کرتا ہے۔ یہ مشرق وسطی کا پانچواں سب سے زیادہ وزٹ کیاجانے والاشہرہے۔

## ہائی وے 6



ہائی وے 6 شالی اسرائیل سے جنوبی اسرائیل تک جاتی ہے۔ یہ اسرائیل کے انفراسٹر کچر کے بڑے منصوبوں میں سے ایک ہے۔ یہ اسرائیلی آباد کاروں کو مقبوضہ مغربی کنارے میں قائم کی گئی غیر قانونی بستیوں اور اسرائیل کے در میان سفر کرنے میں مدودیتا ہے۔

### وادى اردن



زمین کاسب سے نچلا حصہ، اس میں بحیرہ مردار بھی شامل ہے جوسطے سمندر سے 790 میٹر پنچے ہے۔ وادی اردن تاریخی فلسطین اور اردن کے در میان سرحدی علاقہ ہے۔ سیاسی طور پر، جب تک وادی اردن میں اسرائیلی فوج موجود ہے، مقبوضہ مغربی کنارے میں ایک قابل عمل فلسطینی ریاست کے قیام کا کوئی امکان نہیں۔

## شجاعيه



غزہ شہر کے سب سے بڑے محلول میں سے ایک،جس میں تقریبًا 100,000

فلسطینی باشندے ہیں۔اس علاقے کو 2008ء-2009ء میں اکثراسرائیلی فضائی حملوں کانشانہ بنایا گیا۔ 2014ء میں اسرائیل کے "آپریشن پروٹیکٹوانے" کے دوران، اسرائیلی فور سزنے پڑوس پرایک بڑے فوجی حملے کا آغاز کیا،جس میں کم از کم 100 فلسطینی مارے گئے اور رہاکشیوں کونقل مکانی پرمجبور کیا۔عربی میں "شجاع" کامطلب



عزہ کی پٹی دنیا کے سب سے زیادہ گنجان آباد مقامات میں سے ایک ہے۔ یہ 1.8 ملین (اٹھارہ لاکھ) فلسطینیوں کا گھرہے، جن میں سے زیادہ تران پناہ گزینوں کی اولاد ہیں جو 1948ء میں فلسطین کے دوسرے شہروں اور دیہاتوں سے نکالے گئے تھے۔ غزہ کے آٹھ پناہ گزین کیمپول میں سے ایک الشاطی پناہ گزین کیمی ہے۔

غزه بورط

غزہ کی پٹی کی چھوٹی بندر گاہ غزہ شہر کے ضلع رمل کے قریب واقع ہے۔ یہ بھیرہ روم کی واحد بندر گاہ ہے جہاں 1967ء سے اسرائیل کے قبضے اور ناکہ بندی کی وجہ سے دنیا بھر ہے کسی بھی جہاز کو کنگر انداز ہونے کی اجازت نہیں ہے۔

، غزہ شہر کے سب سے خوشحال محلوں میں سے ایک،اس کی مرکزی سڑک ساحلی پٹی نے شہر سے جوڑتی ہے۔ کویرانے شہرسے جوڑتی ہے۔

https://remix.aljazeera.com/aje/PalestineRemix/maps main.html







مشرق وسطی میں ایران اور اسرائیل کی شمنی کوئی پوشیدہ بات نہیں ، سالہ اسالوں سے ان دوملکوں کی شمکیوں اور بالواسطہ جھڑ پوں کا تبادلہ چلا آرہا ہے ، مگر ۱۳ اپریل ۲۰۲۳ء کو اسرائیل پر ہونے والے ایرانی ڈرون حملوں نے ساری صور تحال کو ایک نئی راہ پر ڈال دیا۔ اسرائیل پر کسی ملک کا براہ راست حملہ کرنا، امریکہ سے لڑائی مول لینے کے متر ادف جمجھا جاتا ہے۔ ۱۹۹۰ء کی دہائی میں عراق کے صدر صدام حسین نے جب اسرائیل کو نقشہ ارض سے مٹادینے کے عزائم ظاہر کیے توامریکہ اور نیٹونے مل کر عراقی قوت کو اس طرح گرایا کہ اب تک عراق اپنے بیروں پر کھڑا نہیں ہوسکا۔ اس سب کو مد نظر رکھتے ہوئے جب اس خبر کو دکھے جائے تو چیرت کے ساتھ ساتھ بہت سے سوالات بھی ذہن میں آتے ہیں۔

کچھ لوگوں نے اس حملے سے اسرائیل کو ہونے والے نقصان کے بارے میں سوال اٹھایا جو کہ نہ ہونے کے برابر تھا۔ ۱۹۰۰میزائیل اور ڈرونز میں سے صرف افیصد اپنے ہدف پر لگے جس سے کوئی جانی نقصان نہ ہوا اور معمولی مالی نقصان پہنچا۔ اس سوال کا جواب خود ایران کے سپر یم لیڈر آیت اللہ خامنہ ای نے ایک میٹنگ میں دیا کہ کتنے میزائیل مارے گئے اور کتنے اسرائیل کو لگے، یہ اہمیت کے حامل نہیں، اصل اہمیت اس بات کی ہے کہ ایرانی فوج کی قوت بین الاقوامی میدان میں ابھر کرواضح ہوئی۔

بعض طبقات نے اس کوغزہ کے مجاہدین کے ساتھ بیجبتی کا اعلان سمجھا۔ در حقیقت یہ حملہ کیم اپریل ۲۰۲۳ء کو شام میں موجود ایرانی سفار تخانے پر اسرائیلی حملے کی جوابی کاروائی تھی جس میں ایرانی فوج کے اعلیٰ افسران مارے گئے۔

ایک سوال یہ بھی دیکھنے کو ملا کہ عرب ممالک بھی اس خطے کے اقتدار کے امیدوار ہیں۔ اس واقعے میں انہوں نے کیاکردار اداکیا؟ اس کا جواب افسوسناک ثابت ہواکیونکہ عرب ممالک بالخصوص سعودیہ عرب اور دبئ نے اسرائیل کو حملے کی قبل از وقت اطلاعات مہیاکیں اور اردن نے با قاعدہ جہازوں کے ذریعے ایرانی میزائیل اسرائیل پہنچنے سے پہلے تباہ کیے ۔لیکن اس حملے سے ۲ چیزیں واضح ہوتی نظر آئیں:

- 1. نمالمی میڈیاکی طرف سے بنائی گئی ایک ناقابل تسخیر اسرائیل کی تصویر دھندلی ہوگئی۔ایران کے حملے کا اعلان سنتے ہی اسرائیل نے عزوسے این فوج واپس بلالی۔قبل از وقت اطلاعات اور آئر ن ڈوم فضائی دفاع سٹم ہونے کے باوجود لگنے والے میزائیل اس بات کا ثبوت اور اسرائیل کے دفاعی ریکارڈ پر سوالیہ نشان ہے۔
- 2. نہ تواریان اور نہ ہی اسرائیل ایک با قاعدہ جنگ کے خواہاں ہیں۔ سی این این کی خبر کے مطابق ایرانی حصلے کے بعدامر کی صدر جوبائیڈن نے اسرائیلی وزیر عظم کو میزائل رو کنے کی مبار کباد کے ساتھ ساتھ جوائی کاروائی کرنے سے منع کیا۔ امریکی افسران کے مطابق کسی جوائی کاروائی میں امریکہ اسرائیل کا ساتھ نہیں دے گا۔ اسی موقف کا حامل ایران بھی نظر آرہا ہے کیونکہ ۱۱ پریل کو ایران کے شہر اصفہان پر ہونے والے اسرائیلی ڈرون حملے کو بہت حد تک نظر انداز کیا گیا ہے۔ بعض ذرائع کے مطابق اس حملے کو معمولی ظاہر کرنے کیلیے ایران نے اس حملے سے ہونے والے نقصان کو چھپانے کی مطابق اس حملے کو معمولی ظاہر کرنے کیلیے ایران نے اس حملے سے ہونے والے نقصان کو چھپانے کی کوشش کی۔

## جا گتے رہنا! دینی مدارس،ان کے وفاق،علماء کرام اور دینی جماعتیں

حکومت پاکستان نے مغرب کے دباؤ پر فیٹف (FATF) کی گرے کسٹ سے نگلنے کے لیے او قاف کے حوالے سے جو ظالمانہ قوانین بنائے سے، اب ان پر عملدرآمد شروع ہو گیا ہے اور وزارت واخلہ نے اپنے نوٹیفیکیشن مؤرخہ ۸ مارچ ۲۲۲ء سے اسلام آباد کی مساجد کمیٹیوں (چھوٹے مدارس اکثر مساجد ہی میس قائم ہوتے ہیں) کو توڑ کر انہیں حکومتی کنٹرول میں دے دیا ہے۔ جیسا کہ پہلے ٹرانس جینڈر ایکٹ اور دوسرے قوانین کے بارے میں ہو چپا کہ پہلے اس کا نفاذ اسلام آباد کے وفاقی علاقے پر کیاجا تا ہے۔ اور اس کے بعد سارے صوبوں میں بتدریج اس کا اطلاق کر دیاجا تا ہے۔ لہذا واضح خدشہ ہے کہ اگلے چند مہینوں میں مساجد اور مدارس کو حکومتی کنٹرول میں لانے کے بیہ رولز سارے صوبوں میں نفذ کر دیے جائیں گے۔ دینی مدارس، ان کے وفاقوں، علاء کرام اور دینی جماعتوں سے ہماری درخواست نافذ کر دیے جائیں گے۔ دینی مدارس حکومتی کنٹرول میں چلے جائیں گے اور ان کی آزادی ختم ہوجائے گاسوچیں، ورنہ جلد یابد پر مساجد و مدارس حکومتی کنٹرول میں چلے جائیں گے اور ان کی آزادی ختم ہوجائے گ

مولاناڈاکٹر محمدامین — جنرل سیکرٹری ملی مجلسِ شرعی پاکستان —۱۲۲ پریل ۲۰۲۴ء



|             | السلام عليكم ورحمة الله وبركاته |       |
|-------------|---------------------------------|-------|
| مزاج گرامی؟ |                                 | ئىزمى |

گزارش ہے کہ مختلف مکاتب فکر کے سرکردہ علماء کرام کے مشتر کہ فورم متحدہ علماء کونسل پاکستان نے ملک کی موجودہ دینی و ملی صور تحال کو بہت سے حوالوں سے تشویش واضطراب کا باعث قرار دیتے ہوئے ملک بھر کی تمام مکاتب فکر کی دینی جماعتوں اور خطباء کرام سے اپیل کی ہے کہ

- 1. 26 اپریل جمعة المبارک 2024ء کو یوم مطالبات اور یوم استغفار کے طور پر منایا جائے۔ اور جمعة المبارک کے خطبات میں اہم دینی و ملی مطالبات پیش کرتے ہوئے نماز جمعہ کے بعد اجتماعی توبہ و استغفار کا اہتمام کیا جائے،
- 2. بالخصوص مسئلہ فلسطین مسلمانوں اور مجاہدین کی جمایت اور بیت المقدس کی آزادی کے لیے، امتِ مسلمہ کے اتحاد، مسلم حکمرانوں کے مؤثر کردار، معاثی بائیکاٹ کو منظم کرنے، اور فلسطینی بھائیوں کی زیادہ سے زیادہ امداد پر زور دیاجائے،
- 3. سپریم کورٹ میں زیر بحث قادیانی کیس کے جلد از جلد فیصلے اور گزشتہ فیصلے سے پیدا ہونے والے ابہام اور کنفیوژن کودور کرنے کامطالبہ کیاجائے۔
- 4. اسلام آباد کی مساجد و مدارس کے کنٹرول کے حالیہ اقدامات کو مسجد و مدرسہ کی آزادی کے منافی قرار دیتے ہوئے حکومت سے بیہ اقدامات واپس لینے اور دینی جماعتوں سے مشتر کہ موقف اور تحریک کا

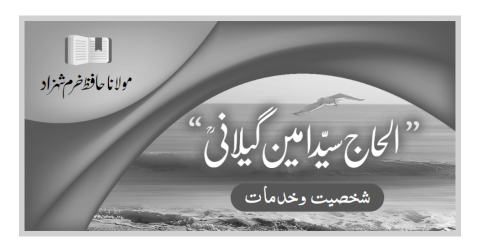
- مطالبه کیاجائے۔
- 5. ٹرانس جینڈر کے قوانین کوغیر شرعی قرار دیتے ہوئے اس کی شریعت کے مطابق اصلاح پر زور دیا جائے اور اصلاح تک عمل درآمد روکنے کا مطالبہ کیاجائے۔
- 6. ملکی معیشت کی سنگینی اور ابتر صور تحال کا ہمارے نزدیک ایک ہی حل ہے کہ قوم کے تمام طبقات کو اعتاد میں لے کرآئی ایم ایف کی شرائط کو مستر دکرنے کا اعلان اور ان معاہدات پر نظر ثانی کا مطالبہ کیا جائے۔ جائے اور قومی خود مختاری کی بحالی کا اہتمام کیا جائے۔
- 7. سودی توانین کے خاتمے کے لیے دستور اور شریعت کے مطابق فوری اور مؤثر اقد امات کیے جائیں اور عدالت عظمی میں دائر اپیلوں کو واپس لے کر دستور اور شریعت کے ساتھ و فاداری کا مظاہرہ کیا جائے۔

  یہ سارے معاملات شریعت اسلامیہ سے انحراف کے باعث اور اللہ تعالی کی ناراضگی کا مظہر ہیں، جس کا قومی سطح پر احساس وادراک کرتے ہوئے اجتماعی توبہ اور استخفار کی مہم چلائی جائے، تاکہ ہم اللہ تعالی کی ناراضگی کے ماحول سے نجات حاصل کر کے ملک و قوم کی حقیقی ترقی اور استخکام کی طرف گا مزن ہو سکیس آپ سے گزارش ہے کہ اپنے حلقہ اثر اور متعلقین تک ان گزار شات کو پہنچانے کا اہتمام فرمائیں اور کوشش کریں کہ 26 اپریل بروز جمعہ المبارک کو یوم مطالبات اور یوم استخفار کا قومی ماحول بنایا جاسکے۔

امیدہے کہ آپ اس گزارش پر خصوصی توجہ فرمائیں گے۔

والسلام، الاعلان،

ابوعمار زاہد الراشدی (صدر) سردار محمد خان لغاری (سیکرٹری جزل) متحدہ علماء کونسل پاکستان ۲۳۳ ایریل ۲۰۲۳ء



شاعرختم نبوت الحاج سیدامین گیلانی صاحب کوہم سے رخصت ہوئے بیس برس بیت چکے ہیں،ان کی دینی و ملی خدمات اظہر من الشمس ہیں۔ان کی خدمات کے مختلف پہلوؤں پراصحابِ علم ودانش کی نگار شات و تاثرات پرمشمل ایک مجموعہ شائع ہورہاہے،ان شاءاللہ۔

مجموعے پرسیدامین گیلانی صاحب کے صاحبزادہ الحاج سیدسلمان گیلانی صاحب تحریر فرماتے ہیں:

"میرے والد مرحوم نے اپنی سوائح حیات کلسی اور 1990ء تک کے حالات و واقعات قلمبند

کردیئے۔ ان دنوں ان کے ایک نوجوان دوست ان کے سفر و حضر کے رفیق ہوتے۔ انہوں نے وہ

مسودہ اس پر مشاہیر کی آراء اور تجرے تقاریظ لکسوانے کے لئے والدصاحب گی اجازت سے اپنے

پاس رکھ لیا۔ اور پھر ان سے کہیں گم ہو گیا اور دوبارہ شرمندگی کے مارے وہ ہم سب سے کٹ گئے۔

اس بات کا والدصاحب کو تا زیست افسوس رہا۔ میرے دل میں آیا کہ اکثر واقعات تو مجھے یاد ہیں

کیوں نہ میں انہیں احاطہ تحریر میں لاؤں۔ مگر میری اپنی مصروفیات اور سستی مری اس کوشش کی راہ

میں رکاوٹ بنی۔ مفکر اسلام مولانا زاہد الراشدی مدخلہ نے کئی مرتبہ توجہ دلوائی مگر میں اس پر اپنے

آپ کو آمادہ نہ کر سکا۔ آخر میں نے کووڈ (کرونا) کے زمانے میں اپنی سرگزشت "میری باتیں ہیں یاد

رکھنے کی "لکھنا شروع کی تواس میں والدصاحب مرحوم کے ہی کئی واقعات تحریر کئے۔

اسی اثنامیں میری شناسائی جناب خرم شہزاد صاحب سے ہوئی۔ان کے اس ہنر سے مجھے آگاہی نہ تھی کہ وہ بہت عمدہ لکھاری ہیں اور والد صاحب کے بہت بڑے فین ہیں۔ میری کتاب چھپ گئ توانہوں نے اس کا مطالعہ کیا، پھر بڑی محبت سے مجھ سے فرمایا شاہ جی مجھے پچھ واقعات توآپ کی سرگزشت سے مل گئے ہیں مگر میرا جی چاہتا ہے ان پرالگ ایک مستقل کتاب ککھوں۔ میں بہت خوش ہوا کہ آخرایک بندہ توبہ فرض کفا بیا داکر نے کے لئے میدان میں نکا۔ مجھ سے جو مسودہ مہیا ہو

سکامیں نے انہیں بھیجااور وہ اپنی کوشش سے جن جن ذرائع تک پہنچ کران کے متعلق واقعات کا حصول کرسکے وہ کئے اور بیہ کتاب منصۂ شہود پرلانے میں کامیاب ہوئے۔

میں نے ایک سرسری نظر ڈالی اور اوکے کر دیا۔ میری کتاب شائع کرنے والے علامہ عبدالستار عاصم کوئی معمولی درجہ کے انسان نہیں۔ ''قلم فاونڈیشن'' کے بانی اور سی ای او ہیں، ہزاروں کتب شائع کر چکے ہیں اور وہ سب لوگ نابغہ روزگار جستیاں ہیں۔ میرے والد مرحوم کے برسوں کے تربیت یافتہ اور رفیق ہیں ہم سب بہن بھائیوں کے بیارے اور فیملی فرینڈ ہیں۔ میری دونوں نثری کتابیں اپنے ہی اوار سے شائع کی ہیں ہے ممکن تھاکہ اپنے محسن اپنے مرنی کی زندگی کے حالات کتابیں اپنے ہی اوار نبول نے کی حامی نہ بھرتے۔ سوعزیزم خرم شہزاد نے ان سے اس بابت بات کی اور انہوں نے آج مجھ سے فون پر اس نیک کام کرنے کا وعدہ کیا اور جلدسے جلد تھیل کی بیتیں دہائی کروائی۔

میں ان دونوں دوستوں کانہایت ممنون و متشکر ہوں کہ جو میرا کام تھاوہ انہوں نے اپنے ذمہ لے لیا اور بطور احسن نبھایا۔ میری دعاہے اللّٰہ کریم ان کے علم ، مال، جان، دولت، آل، اولاد سب میں برکت دے۔ دونوں جہانوں میں عفووعافیت والامعاملہ کرے۔''

اسی طرح مفکر اسلام مولانازاہد الراشدی صاحب پیش لفظ کے عنوان سے لکھتے ہیں کہ

"شاعرِ اسلام الحاج سیدا مین گیلانی رحمہ الله تعالی ہمارے ان ملی شعراء میں نمایاں مقام رکھتے ہیں جنہوں نے تحریکِ آزادی، تحریکِ حتم نبوت اور دیگر دینی و ملی تحریکات میں مسلسل اور نمایاں کردار اداکیا اور ہماری دینی و ملی تاریخ کا ایک اہم حصہ ہیں۔ مجھے اُن سے نیاز مندی حاصل رہی ہے اور مختلف تحریکات میں ان کی رفاقت کا اعزاز نصیب ہوا ہے۔ ان کی حیات، جدو جہد اور کلام کے حوالے سے نئی نسل کو آگاہ کرنے کے لیے مختلف پہلوؤں پر کام کی ضرورت ہے جو کہ راہ نمائی اور جدو جہد کے تسلسل کو قائم رکھنے کے لیے نئی نسل کا حق ہے۔ اللہ پاک بھلا کریں ان کے فرز ندو جانشین الحاج سید سلمان گیلانی صاحب کا کہ وہ اس سلسلہ میں پچھ نہ پچھ کرتے رہتے ہیں اور زیرِ نظر مجموعہ بھی ان کی اور کی حصہ ہے۔

مجھے یہ جان کر قلبی مسرت ہوئی کہ غزیز محترم حافظ خرم شہزاد کواس مجموعہ کے مرتب کرنے کی سعادت حاصل ہوئی جومیرے لیے بھی افتخار کا باعث ہے۔اللہ تعالی عزیزم حافظ خرم شہزاد کی اس محنت کو قبولیت سے نوازیں اور نئی نسل کی صحیح سمت راہ نمائی کا ذریعہ بنائیں ، آمین یارب العالمین "۔ مجموعے کی معلومات اور حصول کے لیے درج نمبر 03338214981 پر رابطہ کیا جاسکتا ہے۔



علامہ زاہد الراشدی صاحب سے راقم نے پوچھا کہ استاد جی! آپ "رابطہ" کی جانب سے اسلام آباد مختلف مسالک کے علاء کی تقریب میں مدعوضے پھر بھی شریک نہیں ہوئے، خیریت توہے؟ استاد جی مبیح مبیح ترو تازہ اور فل گپ شپ کے موڈ میں ہوتے ہیں، پوچھاکیا عنوان تھا؟ راقم نے بتایا" مسالک کے در میان پلول کی تعمیر "۔

استاد جی نے غمزدہ لہجے میں فرمایا کہ قبلہ اول کے دامن میں ہمارے بچوں کی کھو پڑایوں کے مینار اور ہڈایوں کے بیل تعمیر کیے جارہے ہوں اور ہم غیر ضروری عناوین پریہاں بانسری بجانے بیٹھ جائیں، اور ہماری تقریبات نشستند، گفتند، خور دند اور برخاستند تک محدود ہوں، صحح بات میہ ہماری قومی حمیت کا جنازہ ہے۔ تم بتاؤ اس وقت اس عنوان کی ضرورت تھی یا مجھے اس عنوان کے تحت ہونے والی تقریب میں جاناچاہیے؟

میری خاموشی کو بھانپ کراستاد تی نے فرمایا: تم میرے مزاح سے واقف ہوکہ میں اتحادِ امّت کا دائی ہوں بلکہ میں توعلا قائی سطح پر مسلکی ہم آ ہنگی سے شروع کر کے عالمی سطح پر بین المذاہب ہم آ ہنگی پر ہر فورم پر بات کر تا ہوں اور اس کی ضرورت کو بھتا ہوں ، مگر یہ بھی تودیک سے کہ اب اس وقت امت پر کیا افتاد آن پڑی ہے اور ہم کیا کررہے ہیں ؟ اس وقت ہماری حالت یہ ہوگئ ہے کہ

ع "بينادال كركئ سجد مين جب وقت قيام آيا"

ملاحظه شيحئة:

«دبسم الله الرحمان الرحيم -

گرامی قدر عزت مآب جناب سعد بن مسعود الحارثی صاحب زیدت مکار کم

رئيس مكتب الرابطة العالم الاسلامي اسلام آباد پاكستان

السلام عليم ورحمة الله وبركاته مزاج گرامي؟

المالی کی البریل ۲۰۲۴ء کواسلام آباد میں مذاہب کے در میان ہم آہنگی اور رابطہ کے حوالہ سے رابطہ عالم اسلامی کے زیرا ہتمام منعقد ہونے والی کا نفرنس میں شرکت کا دعوت نامہ موصول ہوا۔ یاد فرمائی کا تہہ دل سے شکریہ!

میرے مخدوم! ہم انظار میں تھے کہ فلسطین کی موجودہ شکین صور تحال اور مسجد اقصلی کو در پیش خطرات کے موضوع پر امتے سلمہ کے جذبات واحساسات کی ترجمانی اور فلسطینی مظلومین کی جمایت کے لیے رابطہ عالم اسلامی کا موقر فورم کوئی کر دار اداکرے گا۔ مگر اس سلسلہ میں مسلم حکمرانوں ، او آئی سی اور رابطہ عالم اسلامی کے موصوع میں مکمل سناٹے کی کیفیت نے امت کو مایوس کیا ہے اور "یتحدد فیصا اللہ بیب" کا منظر دکھائی دے رہا مقصد ہیں۔ جھے اس موضوع کی اہمیت و ضرورت سے قطعی انگار نہیں ہے مگریہ وقت اس کا نہیں بلکہ مسجد اقصالی مقصد ہیں۔ جھے اس موضوع کی اہمیت و ضرورت سے قطعی انگار نہیں ہے مگریہ وقت اس کا نہیں بلکہ مسجد اقصالی مقصد ہیں۔ جھے اس موضوع کی اہمیت و ضرورت سے قطعی انگار نہیں ہے مگریہ وقت اس کا نہیں بلکہ مسجد اقصالی دو اسطینی مظلومین کے حق میں مؤثر آواز بلند کرنے اور امریہ سلمہ کو عالمی استعاری قوتوں کے حصار سے نکالئے کی جدو جہد کا ہے۔ اس لیے میں بصراحت ام مجالے کی خدورہ کا نفرنس میں شرکت سے معذرت خواہ ہوں۔

شکریه، والسلام ابو تمار زاہدالراشدی خطیب مرکزی جامع مسجد گوجرانوالیہ سال ایریل ۲۰۲۴ء



پاکستان شریعت کونسل کے سیکرٹری جزل مولانازاہدالراشدی نے گزشتہ روزایک مجلس میں اسرائیل پرایرانی حملہ سے پیداشدہ صور تحال پر تبھرہ کرتے ہوئے کہا ہے کہ بیہ جنگ کا ایک حصہ ہے جسے زمینی حقائق کی روشنی میں سیجھنے کی ضرورت ہے۔انہوں نے کہاکہ مشرق وسطی کی اس وقت جنگ کے تین بڑے فریق ہیں:

① ایک فراتی اسرائیل ہے جو 'گریٹر اسرائیل' کے لیے مسلسل جنگ لڑرہا ہے اور پیش قدمی کرتا جارہا ہے۔ © دوسرافراتی اسرائیل ہے جو 'دولتِ فاطمیہ' کے لیے برسر پرکار ہے۔ اور عراق، شام، یمن، لبنان میں اس کی موجودگی اور کردار اس کے سنجیدہ ہونے کی واضح علامت ہے۔ ③ جبکہ تیسر افریق عرب ممالک اور اقوام ہیں جن کے پاس کوئی وژن نہیں ہے، اپنی بادشاہتوں اور حکومتوں کا تحفظ ہی ان کا واحد ایجنڈ ادکھائی دے رہا ہیں جن کے پاس کوئی وژن نہیں ہے، اپنی بادشاہتوں اور حکومتوں کا تحفظ ہی ان کا واحد ایجنڈ ادکھائی دے رہا ہے جس کے لیے وہ امریکہ پر بھروسہ کرتے ہوئے اسرائیل سے بھی توقعات وابستہ کرنے لگے ہیں۔ اس صور تحال میں امریکہ کی عملی اور مؤرخ مایت اور امداد صرف اسرائیل کوحاصل ہے، جبکہ عربوں کووہ زبانی تسلی دینے کے لیے بھی تیار دکھائی نہیں دیتا۔ ④ اس تشکش کا ایک ممکنہ فرای ترکیہ بھی ہوسکتا ہے جوخلافت عثانیہ کے در کویاد کرتے ہوئے ماضی کی طرف واپسی کی سوچ رکھتا ہے، لیکن وہ ابھی پس منظر میں ہے اور اس کشکش سے در کویاد کرتے ہوئے امکانات اور مواقع کی تلاش میں ہے۔

اس وسیع ترجنگ سے اس عالمی جنگ کا ماحول قریب آرہاہے جسے جناب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ملاحم کبریٰ سے تعبیر فرمایا ہے۔ اس لیے ایران کو صرف تماشائی کر دار سمجھنا اس جنگ کے پس منظر اور پیش منظر تیزوں سے آنکھیں بند کرنے کے متر ادف ہو گا۔ اصل ضرورت مسلم حکمرانوں کا مل بیٹھ کر موجودہ تناظر کو پوری طرح سمجھتے ہوئے کوئی مشتر کہ اور اجتماعی حکمت عملی طے کرنے کی ہے۔ جبکہ اہلِ فکر و دانش کی ذمہ داری ہے کہ وہ گروہ ہی علا قائی اور قومی تعصبات کے چشموں سے آزاد ہوکر کھلی فضا میں زمینی حقائق کا جائزہ لیں اور امتِ مسلمہ کی صحیح سمت راہنمائی کے لیے اپناکر دار اداکریں۔



بسمرالله الرحمن الرحيمر

إلى معالي رئيس مكتب رابطة العالم الإسلامي في إسلام آباد، الفضيل الأخسعد بن مسعود المؤقر، السلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

بعد التحية، قد تلقيت دعوة للمشاركة في المؤتمر الذي سيُعقد تحت إشراف رابطة العالم الإسلامي في إسلام آباد في 14 أبريل عام 2024م. يهدف هذا المؤتمر إلى تعزيز التواصل بين الأديات والثقافات. أشكر كمرمن أعماق قلبي على هذه الدعوة.

أيها السيد المحترم، كان من المتوقع أن تتخذر ابطة العالم الإسلامي موقفًا قويًا نجاة المسجد الأقصى وتجاة المسلمين المظلومين في قطاع غزة. هذه المنطقة تشهد ظروفًا خطيرة تهدد بالإبادة الجماعية، حيث يتعرض الأطفال والنساء والشيوخ للعدوان والقتل، وتُدمر المساكن وتُقصف المساجد والمدارس والجامعات والمستشفيات.

كنا نأمل أن تلعب رابطة العالم الإسلامي دورًا فاعلًا في نصرة المسجد الأقصى والمظلومين في فلسطين، وكذلك نتوقع من جميع الدول العربية والإسلامية أن تتحرك للدفاع عن هذه القضية.

ومعذلك، للأسف، لمرتتحرك منظمة التعاون الإسلامي ورابطة العالم الإسلامي بالشكل المطلوب لمواجهة هذه الأزمة. وفي ظل هذه الظروف، يبدو أن تنظيم مؤتمر بعنوان "الوئام بين الأديان" ليس مناسبًا في هذا الوقت. على الرغم من أهمية هذا الموضوع، إلا أن تنظيم المؤتمر تحت هذا العنوان في هذا التوقيت والمكان غير مناسب. لذا، أعتذر بكل احترام عن حضور المؤتمر المذكور في 14 أبريل. شكرًا لكم.

والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته. ابوعمار زاهد الراشدى خطيب الجامع كوجر انواله الباكستان



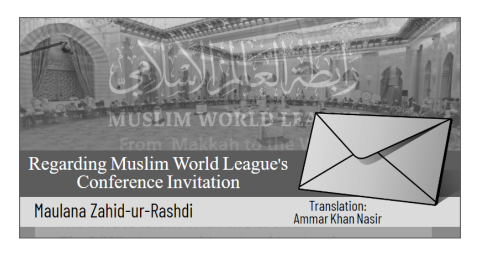
The Secretary General of Pakistan Shariah Council, Maulana Zahid ur Rashidi gave a statement on the situation created by the attack of Iran on Israel that it is a part of the war, which needs to be understood in the light of facts. He said that there are three major parties or stakeholders in the Middle East war:

- ★ The first one is Israel, which is striving for a "Greater Israel" and is advancing continuously.
- ★ The second one is Iran, which is striving for a "Fatimid Empire". Its presence and role in Iraq, Syria, Lebanon, and Yemen are evident in its seriousness.
- ★ The third party or stakeholder is Arab countries and nations that don't have any vision. It appears their sole agenda is to protect their kingdom and government.

For this while, depending on America, expectations have also started to be made from Israel. In the current situation, only Israel is getting the USA's effective support and aid. The USA is even unwilling to give verbal consolation to Arabs.

★ One potential party in this conflict is Turkey', which is planning to return to its past by reminding the era of the Ottoman Empire. But Turkey' is still in the background and is looking for opportunities to take advantage of the conflict.

By this wider war, the atmosphere of the world war is approaching near to which Prophet Muhammad Peace be upon him has said "Malaham-e-Kubra". So, considering Iran to be only a spectator is equivalent to closing your eyes from the background, foreground, and bottom of this scenario. The need of the hour is to determine a common and collective strategy by Muslim rulers after fully understanding the current scenario. People of wisdom must check the ground realities after setting themselves free from group, regional, and national biases and play their role in guiding the Muslim Ummah in the right direction.



#### **Subject: Regret Regarding Conference Invitation**

Dear Dr. Saad bin Masood Al-Harithi, (Head of the Office of the World Islamic League, Islamabad, Pakistan)

Assalam-u-Alaikum wa Rahmatullah wa Barakatuh.

I hope this letter finds you well. I extend my warm regards to you.

I am writing to express my gratitude for the invitation to the conference organized by the World Islamic League, which is scheduled to take place in Islamabad on April 14, 2024. The conference aims to focus on interfaith harmony and dialogue.

While I appreciate the significance of interfaith harmony, I find it necessary to address a pressing matter. As members of the Muslim Ummah, we have been eagerly anticipating a platform where we can effectively discuss the current situation

in Palestine and the critical issue of Al-Aqsa Mosque. Unfortunately, the prevailing silence from Muslim regimes, the Organization of Islamic Cooperation (OIC), and the World Islamic League has left our community disheartened and bewildered.

Given this context, I believe that the timing of interfaith harmony activities may not align with the urgent need to advocate for Al-Aqsa Mosque and the oppressed Palestinians. The global colonial powers continue to impose a siege on the Muslim Ummah, and it is crucial that we raise our voices effectively in their support.

With utmost respect, I regret to inform you that I will not be able to participate in the conference on April 14. I hope that our collective efforts will eventually lead to positive change and justice for the oppressed.

Thank you for your understanding.

Sincerely,

Abu Ammar Zahid-ur-Rashdi

Khateeb Central Jamia Mosque, Gujranwala.

13th April, 2024